Mutiara Kehidupan dari Filsafat

Mulla $adra

+-

Aqus Nggermanto
(Paman AP1Q)



Daftar Isi

Wacana Awal: Kapital Jiwa (3)
Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realitas (6)
Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa (31)
Bagian 3: Masa Depan Jiwa (52)

Wacana Utama: Mutiara Filsafat Sadra (100)



Kapital Jiwa: Wacana Awal

Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra

Kita sedang dalam perjalanan. Termasuk Anda, saat ini, pasti sedang dalam perjalanan.
Apakah Anda punya modal? Apakah Anda cukup kapital? Apakah Anda sudah siap
dengan beragam situasi?

Tetapi, perjalanan apa yang sedang Anda lakukan? Anda pasti sedang berjalan menuju
masa depan. Anda akan menyongsong bulan depan. Menyongsong tahun depan.
Menyongsong 10 tahun atau 20 tahun ke depan. Kita pasti akan mati pada suatu saat.
Itu masa depan yang pasti. Kapital paling penting adalah kapital jiwa.

Tulisan ini akan membahas kapital jiwa dalam tiga bagian utama. (1) Prinsip-prinsip
realitas. Kita perlu memahami dengan baik apa realitas sebenarnya yang sedang kita
hadapi. Dengan demikian, jiwa bisa mempersiapkan diri.

(2) Prinsip-prinsip jiwa. Psikologi adalah ilmu tentang jiwa. Seharusnya, kita bisa
memanfaatkan sains psikologi untuk kapital jiwa. Kita membutuhkan kapital lebih dari
itu.

(3) Masa depan jiwa. Bayi, anak-anak, remaja, lalu tua. Kemudian apa? Kita perlu
mengkaji masa tua dan nasib jiwa setelah tidak berada di dunia.

Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realita

Wacana 1.1: Realita adalah Eksistensi

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi

Wacana 1.3: Gradasi Realita

Wacana 1.4: Intensitas Realita dan Gerak Substansi
Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realita

Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa
Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu
Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi



https://pamanapiq.com/2023/06/25/prinsip-prinsip-realita/
https://pamanapiq.com/2023/06/26/prinsip-prinsip-jiwa/

Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa
Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas
Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa

Bagian 3: Masa Depan Jiwa

Wacana 3.1: Keragaman Dunia

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna
Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi
Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan
Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka

Penjelasan lebih lengkap silakan klik tautan masing-masing di atas.

Wacana 1.1 sampai wacana 3.2 bersumber dari karya Mulla Sadra berjudul “Zaad
Musafir” atau “Bekal Pengembara” yang menjadi judul tulisan ini juga yaitu “Kapital
Jiwa.” Wacana 3.3 dan wacana 3.4 bersumber dari Hikmah Arsyiah. Dan wacana 3.5
bersumber dari Maha Karya Mulla Sadra yaitu “Asfar.”

Dalam setiap wacana, saya sengaja membiarkan Sadra berbicara langsung kepada Anda.
Yaitu, saya hanya mengutipkan tulisan Sadra dalam [terjemahan] bahasa Inggris,
kemudian, saya menerjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Saya sedikit menambahkan
pengantar atau penghubung antara beberapa kalimat. Dalam kalimat yang panjang,
saya menambahkan angka [1] atau [2] dan seterusnya dengan tujuan memudahkan
mendapat poin-poin penting. Di bagian awal setiap kutipan, saya menambahkan angka
dalam kurung, misal (314), menunjukkan halaman, misal halaman 314, dari terjemahan
karya Mulla Sadra oleh Al Kutubi.

Saya mengelompokkan setiap lima wacana menjadi satu bagian. Sehingga, kita peroleh
tiga bagian: Bagian [1]: Prinsip-Prinsip Realitas; Bagian [2]: Prinsip-Prinsip Jiwa; Bagian
[3]: Masa Depan Jiwa. Pada setiap akhir bagian, saya menambahkan wacana analisa.
Anda boleh melewatkan wacana analisa ini dan tetap memperoleh “Mutiara Kehidupan
dari Filsafat Mulla Sadra.” Tetapi, bila Anda berminat mengkaji “wacana analisa” maka
Anda akan menikmati petualangan yang seru. Saya menganalisa filsafat Sadra dengan
membandingkan dengan filsafat Yunani-Romawi Kuno, filsafat Islam, filsafat Barat, dan
filsafat masa kini.

Saya berharap, dan saya yakin, generasi masa kini akan memperoleh banyak mutiara
kehidupan dengan mengkaji karya-karya filsafat Mulla Sadra.

4


https://pamanapiq.com/2023/06/26/masa-depan-jiwa/

Mutiara Filsafat Sadra

Mengkaji filsafat Sadra, kita bagaikan memperoleh berlian berkilau. Bahkan, kita
memperoleh bongkahan-bongkahan berlian. Makin dalam kita kaji, maka makin banyak
berlian kita temui.

Kajian kita hanya memilih 15 wacana yang berhubungan dengan tema jiwa. Kutipan
yang bersumber asli dari Sadra, barangkali, hanya terdiri dari 10 halaman. Tetapi, makna
yang dikandungnya bagai menyelami samudera.



Bagian 1: Prinsip-Prinsip
Realitas

Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra

Prinsip-prinsip realitas. Kita perlu memahami dengan baik apa realitas sebenarnya yang
sedang kita hadapi. Dengan demikian, jiwa bisa mempersiapkan diri.

Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realitas

Wacana 1.1: Realitas adalah Eksistensi

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi

Wacana 1.3: Gradasi Realitas

Wacana 1.4: Intensitas Realitas dan Gerak Substansi
Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realitas

Wacana Analisa

1. Eksistensi vs Esensi

2. Resiko Eksistensi

3. Posisi Esensi

4. Pengalaman Individuasi
5. Ukuran Gradasi

6. Gerak Substansial

7. Forma Penentu

Kita membahas prinsip-prinsip realitas dalam lima wacana.

Wacana 1.1: Realitas adalah Eksistensi membahas realitas paling nyata adalah realitas
konkret yang nyata apa adanya. Sementara, konsep abstrak dari realitas kita sebut
sebagai esensi, yang biasanya bersifat ideal. Esensi adalah idealisasi dari realitas. Jadi,
esensi hanya ada dalam pikiran manusia. Sedangkan, realitas yang benar-benar nyata
adalah eksistensi. Karena itu, kita akan membahas lebih banyak tentang eksistensi.



(314) The reality of everything is its own specific mode of existence, not its essence.
What objectively exists of each thing is its mode of existence, not its thingness
(shay’iyya).

(314) Realitas segala sesuatu adalah milik khusus dari mode-wujud, bukan milik esensi.
Apa yang ada secara obyektif dari segala sesuatu adalah mode-wujud atau mode-
eksistensinya, bukan sesuatu-nya.

Realitas obyektif adalah mode-eksistensi. Anda bahagia bermakna eksis secara obyektif
“Anda bahagia”. Bukan sebuah sesuatu berupa “Anda bahagia”. Bukan pula sesuatu
berupa “Anda” dan sesuatu lain berupa “bahagia” kemudian mereka bergabung.
Hasilnya, sesuatu yang baru yaitu “Anda bahagia.” Bukan seperti itu. Yang benar adalah
“Anda bahagia” memang ada secara obyektif. Ada mode-eksistensi itulah “Anda
bahagia” secara nyata.

Eksistensi: “Anda bahagia” ada secara nyata.
Esensi: “Anda bahagia” adalah konsep dari sesuatu.

Eksistensi adalah nyata. Beda dengan esensi yang hanya ada dalam pikiran saja.

Lebih penting eksistensi atau esensi?

Pertanyaan yang menarik. Pertama, yang paling penting adalah memahami ada
perbedaan antara eksistensi dan esensi itu sendiri. Sementara, istilah eksistensi versus
esensi bisa saja berbeda-beda atau, bahkan, bertentangan.

Kedua, yang penting adalah menyikapi eksistensi sebagai eksistensi dan menyikapi
esensi sebagai esensi. Dengan demikian, kita perlu mengkaji mereka dengan teliti.

Ketiga, eksistensi lebih utama dari esensi karena eksistensi adalah konkret di dunia ini
dan dunia nanti. Bagaimana pun, esensi juga eksis, yaitu, di pikiran manusia. Jadi, esensi
adalah eksistensi yang bersifat mental. Karena itu, mengkaji esensi juga penting. Kita
bisa menciptakan konsep esensi berupa desain mobil, kemudian, memproduksi mobil
tersebut secara nyata. Bukankah konsep desain mobil menjadi sangat penting?
Bukankah, di era digital, inovasi-inovasi konsep esensial abstrak menjadi andalan
utama?



(314) Existence is not, as it has been mistakenly thought, one of the second intelligibles
(al-ma‘qulat al-thaniyya) or it is one of the abstract concepts that do not correspond to
something outside the mind. Rather, the truth is that Existence is an objective reality
and, there is nothing in the mind that corresponds to it.

(314) Eksistensi bukanlah sejenis inteligible kedua atau eksistensi [bukan jugal]
merupakan sebuah konsep abstrak yang tidak berhubungan dengan obyek luar pikiran
—yang demikian adalah salah paham. Yang benar itu eksistensi adalah realitas obyektif
dan, tidak ada sesuatu pun dalam pikiran yang berhubungan dengannya.

Kita tidak bisa memikirkan eksistensi karena eksistensi adalah realitas obyektif di alam
eksternal yang berbeda dengan pikiran. Tetapi, kita bisa mengenali eksistensi realitas
eksternal itu. Kita bisa mengalami langsung realitas obyektif. Pada pembahasan tahap
ini, sementara, kita cukup memahami bahwa eksistensi berbeda dengan esensi.

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi membahas realitas sebagai eksistensi unik
yang nyata dalam masing-masing individu. “F: gadis cantik” adalah pernyataan yang
tidak mewakili realitas sehingga tidak nyata. “G: gadis ini cantik” adalah pernyataan
individu dari realitas yang nyata. Eksistensi individu seperti G adalah nyata. Bedakan
dengan pernyataan umum F yang tidak nyata di atas.

(314) The individuality of each thing—I mean also its own specific being—is exactly its
existence. The existence and individuation are essentially one, but they are different in
respect of naming and [mental] consideration (‘itibar).

(314) Segala yang bersifat individual — yaitu wujud khusus tertentu yang unik — adalah
eksistensi nyata. Eksistensi dan individuasi sejatinya sama saja, hanya beda nama dan
pertimbangan mental.

“Anda bahagia melihat senyum manis anak sulung Anda pagi tadi” adalah eksistensi
nyata yang unik. “Anda, hari ini, bekerja 10 jam untuk menafkahi keluarga” adalah
aktivitas sepesifik sehingga eksistensi sejati. “Kepala negara berjanji menciptakan negara
adil makmur” bukan eksistensi nyata, bukan sesuatu yang real. Adil makmur adalah
konsep umum sehingga bukan realitas. Demikian juga, kepala negara juga konsep
umum belaka bukan eksistensi sejati. “Presiden Jokowi berbagi bingkisan lebaran tahun
2022 lalu” adalah realitas nyata dari eksistensi.

Tentu saja, contoh-contoh yang kita bahas di atas hanya kata-kata yang memicu makna
dalam pikiran. Sehingga, contoh-contoh di atas hanya konsep bukan eksistensi nyata.
Tetapi, kita paham bahwa maksud dari “Anda bekerja 10 jam hari ini tadi” adalah realitas



eksistensi sejati secara individual. Itulah keunggulan manusia: bisa membedakan
maksud dari bahasa sebagai eksistensi realitas atau esensi belaka.

(315) As for those that are named by the philosophers as “individuating accidents” (al-
‘awarid al-mushakhkhisa,) they are only concomitants and signs of the individual being.
[These accidents] endure not as they are; rather, they remain the same as they are
changing. For each of these accidents there is a wide range of degrees from one limit to
another similar to the wide range of the variation of the temperament (mizaj.) It is
possible for that which is completely changed [i.e., the accident] to disappear and the
individual remains the same individual, as is the case of the members of human being.

(315) Beberapa filsuf menyebut istilah “aksiden individuasi”, mereka hanya konsekuensi
dan tanda dari wujud individual. [Aksiden-aksiden ini] bertahan tidak sebagaimana
mereka; lebih tepatnya, mereka tetap sama ketika mereka berubah. Untuk masing-
masing aksiden terdapat jangkauan derajat yang lebar dari satu batas ke jangkauan
derajat lain yang lebar pula — mirip variasi temperamen. Mungkin saja perubahan [pada
aksiden] benar-benar menjadikan [aksiden] tidak tampak dan masing-masing individu
tetap individual yang sama, sebagaimana kasus anggota umat manusia.

Individu adalah eksistensi unik yang nyata, bahkan, ketika penampakan aksiden mereka
tampak sama. Tetangga saya memiliki anak kembar yang sama persis — menurut
pandangan umumnya orang — bernama Budi dan Hadi. Ketika kanak-kanak, Budi dan
Hadi sering memakai seragam sekolah yang sama persis. Dari penampakan, Budi dan
Hadi tidak bisa dibedakan. Tetapi, Budi dan Hadi memang berbeda sebagai individu,
yang nyata, masing-masing mereka. Ibu bisa membedakan mereka, secara individual,
dengan pasti. Meski baju seragam mereka adalah sama persis. Perlu kita catat bahwa
individuasi adalah eksistensi realitas sejati. Sedangkan, individuasi aksiden adalah
sekedar dampak atau tanda yang tampak.

“Wacana 1.3: Gradasi Realitas” membahas realitas sebagai gradasi dari eksistensi.
Pandangan gradasi ini memberi banyak keunggulan bagi kita. Karena gradasi, maka
eksistensi adalah tunggal. Di saat yang sama, karena gradasi maka eksistensi adalah
beragam. Identitas wujud adalah beragam. Dan keragaman wujud adalah identik.

Kita mengakui realitas memang beragam. Masing-masing individu adalah unik. Anda
berbeda dengan saya dan tetangga. Tetapi, kita semua adalah sama. Kita adalah sama-
sama realitas eksistensi sebagai seorang manusia.

9



(315) Existence essentially admits of being stronger and weaker—that is, its reality is
one, simple and has neither genus nor differentia, nor composition, whether mentally or
extra—mentally. There is no difference between its members in virtue of essential or
accidental differentia, or by an individualizing factor that is added to it. There is no
difference between its members except in virtue of priority and posteriority, and
strength and weakness.

(315) Secara hakiki, eksistensi ada yang lebih kuat dan lebih lemah — yaitu, realitas
eksistensi adalah [1] tunggal, [2] sederhana, dan [3] tidak memiliki genus diferensia, [4]
tidak ada komposisi, apakah mental atau eksternal. Tidak ada perbedaan antar anggota
secara esensial atau diferensia aksidental, atau oleh faktor individual yang ditambahkan
kepadanya. Tidak ada perbedaan antar anggota kecuali dalam hal [1] prioritas dan
posterioritas, dan [2] kekuatan dan kelemahan.

Tidak ada perbedaan dalam realitas eksistensi. Hanya ada perbedaan antara prior
(utama) dengan posterior (burit) atau antara kuat dan lemah. Semua manusia adalah
sama-sama manusia. Hanya ada perbedaan kuat-manusiawinya atau lemah-
manusiawinya. Yang kuat-manusiawi adalah mereka yang suka menolong orang lain,
berbuat kebajikan, dan saling menasehati dalam kebenaran. Mereka yang lemah-
manusiawi kadang ingkar janji, kadang mencuri, atau kadang korupsi. Bagaimana pun,
mereka tetap sama-sama manusia yang berbeda gradasi.

(315) I mean, they differ in virtue of perfection and deficiency [in their existences]. But
the concepts that are true of them [the individuals], which are abstracted from their
different levels of strength and weakness, are different. These concepts are called
"essences” (mahiyyat.) That is why it is said: “the levels of strength and weakness of
existence are different species.”

(315) Maksud saya, mereka berbeda dalam hal kesempurnaan dan kekurangan [dalam
eksistensi mereka]. Tetapi memang benar bahwa konsep tentang hakikat mereka
[individu-individu] adalah berbeda — karena merupakan abstraksi dari level kekuatan
dan kelemahan eksistensi yang berbeda pula. Konsep semacam ini disebut sebagai
“esensi.” Karena itu dikatakan: “tingkat kekuatan dan kelemahan eksistensi sebagai
spesies yang berbeda.”

Tentu saja, kita sadar bahwa kita memiliki kebebasan memilih. Kita bebas memilih

menjadi orang baik yang kuat-manusiawi. Orang lain juga bebas memilih atau tergoda
menjadi orang jahat yang lemah-manusiawi. Jadi, kuat dan lemahnya realitas eksistensi
manusia ada di tangan kita. Selanjutnya, kita bisa mengembangkan konsep orang baik

10



adalah mereka yang kuat-manusiawi. Sedangkan orang jahat adalah mereka yang
lemah-manusiawi. Konsep orang baik dan konsep orang jahat memang dua konsep
yang berbeda. Esensi mereka berbeda.

Wacana 1.4: Intensitas Realita dan Gerak Substansi membahas struktur realitas
eksistensi yang terus-menerus bergerak dinamis. Karakter dinamis ini sudah menjadi
karakter asli dari setiap realitas. Jika tidak dinamis maka pasti bukan realitas sejati, bisa
jadi hanya ilusi. Kabar baiknya lagi, setiap gerak adalah perubahan menuju ke tingkat
eksistensi yang lebih tinggi, eksistensi dengan intensitas lebih kuat. Tidak ada gerak
mundur ke arah eksistensi yang melemah. Setiap perubahan selalu menuju realitas yang
lebih sempurna.

(315) Existence is receptive to intensity and weakness, and the substance in its
substantiality is receptive to essential transformation and substantial motion. It is known
that the parts and limits of one motion do not actually exist separated from each other.
Rather, the whole is one existence, and none of these essences, which correspond to the
existing levels, actually exists in a differentiated aspect. Rather, they exist indifferently,
just like the parts of definition, as | have explained it in its place.

(315) Eksistensi terbuka terhadap penguatan intensitas dan kelemahan. Dan substansi,
dalam substansialitasnya, terbuka terhadap transformasi esensial dan gerak substansial.
Masing-masing bagian dan batas suatu gerak tidak eksis terpisah secara aktual. Lebih
tepatnya, seluruhnya adalah satu eksistensi, tanpa esensi, yang berhubungan dengan
suatu level eksistensi tertentu, secara aktual eksis dalam aspek yang berbeda. Mereka
eksis seperti biasanya, sebagaimana bagian dari suatu definisi, yang sudah saya bahas
pada tempatnya.

“Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realitas” membahas keutamaan bentuk dalam
realitas.

Form atau bentuk adalah yang menentukan realitas. Materi yang sama, bila bentuk
berbeda maka menjadi realitas yang berbeda. Bahan bisa sama-sama kayu. Bentuk bisa
beda menjadi meja, kursi, lemari, dan lain-lain. Begitu juga, setiap orang bisa sama-sama
sebagai manusia. Tetapi bentuk mereka bisa beda-beda. Ada manusia berbentuk
pegawai, pengusaha, guru, petani, dan dokter. Di sisi lain, ada juga bentuk penipu,
pencuri, dan sampai koruptur. Realitas ditentukan oleh bentuknya — form.

(315) The form in every composite thing is the principle of its reality by which it is what
it is. Matter and its motions are dependent on form [in existence]. This is also true in

11



case of the final differentia (al-fasl al-akhir) of everything that has genus and differentia,
whether it is simple essence or compound.

(315) Bentuk adalah prinsip dari realitas yang dengannya terbentuk sesuatu dari setiap
sesuatu yang komposit. Materi dan gerak tergantung pada bentuk [dalam eksistensi].
Hal ini juga benar dalam kasus diferensia akhir segala sesuatu bahwa memiliki genus
dan diferensia, baik esensi sederhana atau tersusun.

Diferensia akhir adalah contoh bentuk yang paling menentukan realitas.

Diferensia akhir: Budi adalah siswa SMA pada tahun 2020.
Genus terdekat: Budi adalah siswa SMP pada tahun 2017.
Genus jauh: Budi adalah siswa SD pada tahun 2014.

Diferensia akhir “siswa SMA" adalah yang membentuk realitas Budi secara konkret di
tahun 2020. Sebagai “siswa SMA", kita memastikan bahwa Budi pernah jadi “siswa SMP”
(genus terdekat) dan pernah “siswa SD” (genus jauh). Dan, kita masih bisa menganalisis
genus-genus lebih jauh lagi. Bagaimana pun, diferensia akhir sudah memadai untuk
menentukan realitas Budi.

Wacana Analisa

Di bagian bawah ini, kita akan membahas analisa dari setiap wacana. Seluruhnya,
wacana di atas, adalah bersumber dari karya Mulla Sadra (1572 — 1640) yang berjudul
Zaad Musafir atau Bekal Pengembara. Karena pelaku pengembara adalah setiap jiwa,
termasuk jiwa kita, maka saya menyebutnya sebagai Kapital Jiwa.

Sadra menegaskan bahwa realitas adalah wujud. Realitas adalah eksistensi. Konsekuensi
lanjutan dari eksistensi sebagai realitas adalah: (1) obyektif, (2) unik, (3) langsung, (4)
gradasi, (5) tunggal, (6) prinsip, (7) jiwa.

Esensi, sebagai kebalikan dari eksistensi, bersifat: (1) subyektif, (2) universal, (3) asbtraksi,
(4) diskrit, (5) beragam, (6) derivatif, (7) materi.

1. Eksistensi vs Esensi

12



Histori memberi banyak inspirasi. Sejenak, kita akan memperhatikan perdebatan
eksistensi versus esensi sepanjang sejarah.

(a) Aristoteles (384 - 322 SM) adalah pemikir pertama yang membedakan eksistensi
versus esensi. Konsep “kuda hitam” adalah esensi. Ketika kita berpikir esensi kuda hitam,
maka, bisa saja kuda itu memang eksis. Tetapi, bisa juga kuda tidak eksis. Sehingga,
esensi kuda hitam hanya ada dalam pikiran. Dalam realitas kuda hitam, esensi dan
eksistensi menyatu. Aristo, tampak, tidak melanjutkan kajian mana lebih prior antara
eksistensi atau esensi.

(b) Plato (427 - 347 SM) adalah guru dari Aristo. Plato adalah pendukung esensialis,
umumnya pandangan. Esensi kuda hitam adalah yang utama. Sementara, eksistensi
hanya semacam tambahan kepada esensi sehingga kuda hitam menjadi ada di dunia
nyata atau tidak ada di dunia nyata (bila tanpa tambahan eksistensi). Bagaimana pun,
Plato tidak mengkaji secara mendalam perbedaan eksistensi dan esensi. Tetapi ajaran-
ajaran Plato, umumnya, dimaknai sebagai esensialis.

(c) Ibnu Sina (980 - 1037) atau Avicena adalah pemikir pertama yang dengan tegas
membedakan eksistensi dengan esensi. Semua realitas adalah gabungan dari eksistensi
dan esensi. Kuda hitam yang pernah Anda lihat, misalnya, adalah esensi kuda hitam
yang eksis. Atau eksistensi yang memiliki esensi kuda hitam. Hanya ada satu realitas
yang bukan gabungan antara eksistensi dan esensi. Dia adalah tunggal. Dia adalah
Tuhan yang eksistensiNya identik dengan esensiNya. Sementara, realitas lain adalah
gabungan eksistensi dan esensi.

Mana lebih prior antara eksistensi dan esensi?

(1) Eksistensi lebih prior atau lebih utama. Umumnya, pendukung Ibnu Sina menyatakan
bahwa eksistensi lebih utama. Esensi kuda hitam, misalnya, akan menggantung antara
ada dan tiada selamanya. Dari sisi lain, eksistensi mendorong esensi kuda hitam menjadi
eksis di dunia nyata. Jadi, eksistensi lebih utama karena eksistensi menjadi sebab bagi
esensi agar menjadi eksis di dunia nyata.

(2) Esensi lebih prior. Sedikit pengkaji memaknai bahwa Ibnu Sina lebih mengutamakan
esensi. Awalnya, hanya esensi kuda hitam. Kemudian ditambahkan eksistensi atau tidak
ditambahkan. Jadi, eksistensi sekedar semacam aksidental bagi esensi.

13



Bagi Ibnu Sina, eksistensi dan esensi adalah sama-sama nyata. Hanya saja, pandangan
umumnya menyatakan, eksistensi lebih utama dari esensi. Pandangan Ibnu Sina ini
memicu kajian lebih mendalam di Timur mau pun di Barat.

(d) Suhrawardi (1154 - 1191) menolak pandangan Ibnu Sina karena hanya bersifat
mental. Eksistensi mau pun esensi hanya merupakan penilaian mental manusia terhadap
realitas. Karena itu, untuk mengkaji realitas sejati, Suhrawardi mengembangkan ontologi
cahaya sejati yang mengelaborasi metafisika dan ontologi dengan bahasa simbolis
cahaya immateri.

Meski bersifat mental, bukan realitas, Suhrawardi menempatkan esensi lebih utama dari
eksistensi. Karena esensi itu sendiri sudah meliputi eksistensi. Atau, eksistensi
membutuhkan esensi untuk bisa dipahami. Sebaliknya, jika esensi membutuhkan
eksistensi maka absurd. Harus ditolak. Asumsikan esensi membutuhkan eksistensi.
Selanjutnya, mereka membutuhkan suatu relasi yang menghubungkan esensi dan
eksistensi. Tetapi, relasi itu sendiri membutuhkan eksistensi dan seterusnya tanpa henti.
Asumsi perlu ditolak.

(e) Ibnu Rushd (1126 - 1198) mendukung eksistensi lebih prior. Kelak, pandangan
Ibnu Rushd berkembang pesat di Barat mempengaruhi Thomas Aquinas dan Descartes.
Ibnu Rushd mengkritik Ibnu Sina karena Ibnu Sina menganggap eksistensi sebagai
aksiden atau tambahan belaka. Padahal, eksistensi adalah paling utama.

(f) Ibnu Arabi (1165 - 1240) mendukung eksistensi lebih prior. Wujud adalah realitas
utama. Esensi hanya bersifat mental. Meski bersifat mental, esensi memiliki peran
penting dalam realitas. Dzat Tuhan, Realitas Sejati Tuhan, tidak boleh dipelajari. Tetapi,
sifat-sifat Tuhan, nama-nama Tuhan, dan tindakan Tuhan harus dikaji dengan baik.
Woujud Tuhan adalah paling utama. Seluruh realitas adalah manifestasi dari Wujud atau
Eksistensi.

Istilah Eksistensi diterapkan kepada Tuhan dan realitas umum lainnya. Eksistensi murni
hanya milik Tuhan. Sementara, realitas lain mendapat limpahan eksistensi dari Tuhan.
Seluruh realitas, terus-menerus, bergerak menuju realitas yang lebih tinggi, yang
sejatinya, menuju kepada Eksistensi Murni.

(g) Thomas Aquinas (1225 - 1274) mendukung eksistensi sebagai prior sebagaimana
Ibnu Rushd. Mengikuti Ibnu Rushd, Aquinas juga mengkritik Ibnu Sina karena Ibnu Sina

14



menilai eksistensi sebagai aksiden belaka. Pemikiran Aquinas ini berhasil menggulirkan
kebangkitan kembali filsafat di dunia Barat dari tidur panjangnya.

(h) Sunan Kalijaga (1450 - 1513) mendukung eksistensi sebagai prior sebagaimana
Ibnu Arabi. “Sangkan paraning dumadi” misalnya mengajarkan perjalanan wujud
manusia dari awal sampai akhir sebagai realitas paling nyata.

(i) Mulla Sadra (1572 - 1640) mengambil alih semua ajaran filsafat yang ada, waktu itu,
menjadi sistem filsafat yang kreatif: prioritas eksistensi. Eksistensi, atau wujud, adalah
yang paling utama. Lebih dari itu, bahkan realitas sejati hanya wujud itu sendiri. Esensi
semacam bayangan dari eksistensi belaka.

Kita akan bahas lebih lanjut di bawah, dan beberapa kutipan di atas, Sadra tidak hanya
menempatkan eksistensi sebagai paling utama. Tetapi, Sadra menambahkan beragam
kekuatan ontologis super kaya kepada eksistensi. Eksistensi menjadi realitas ontologis
paling fundamental, paling kongkret, di saat yang sama, paling sederhana. Wujud
munbasith kull syai. Eksistensi sederhana adalah segalanya. Identitas wujud adalah
beragam. Dan keragaman wujud adalah identik. Seperti ada kontradiksi di sini. Wujud
bersifat tasykik: ambigu sistematis. Konsekuensinya, setiap esensi bergerak, berubah,
secara substansial berkat dari wujud. Kita perlu membahas filsafat wujud dengan cermat.
Karena istilah yang dipakai Sadra bisa saja sudah bergeser makna di jaman kita saat ini.
Sadra sendiri sering menulis ulang argumen-argumennya sehingga lebih tepat sasaran.

Sejenak, mari kita lanjut diskusi ke era setelah Sadra.

(j) Descartes (1596 — 1650) merupakan titik balik perdebatan eksistensi dan esensi.
Cogito ergo sum. Aku berpikir maka aku ada. Awalnya, Descartes tampak mendukung
eksistensi sebagai prior dengan menyatakan “Aku ada.” Tahap selanjutnya, terdapat dua
esensi yang saling bebas: substansi jiwa dan substansi materi. Kajian selanjutnya lebih
banyak membahas dua macam substansi tersebut. Dengan demikian, esensi menjadi
lebih prior.

(k) Immanuel Kant (1720 - 1804), secara tegas, menolak pembahasan eksistensi.
Realitas adalah eksistensi itu sendiri dan sudah jelas. Sehingga, tidak perlu pembahasan
lebih lanjut. Kant lebih banyak membahas: (1) fenomena, thing-for-us, dunia
penampakan dan (2) noumena, thing-in-itself, realitas dalam diri mereka sendiri.
Seakan-akan, Kant menghormati eksistensi sebagai paling tinggi. Tetapi, pembahasan
dia lebih banyak tentang esensi. Jadi, esensi lebih prior.

15



(I) Hegel (1770 - 1830) mengembangkan idealisme absolut yang mengutamakan
esensi. Realitas manusia adalah spirit. Alam eksternal adalah spirit yang menampakkan
diri. Spirit-diri berdialektika dengan spirit-eksternal menjadi spirit-baru yang merangkul
mereka berdua. Spirit-baru adalah spirit-diri yang lebih sempurna. Karena itu, proses
dialektika berlangsung lagi, terus-menerus, sampai mencapai spirit absolut. Dalam
konteks ini, spirit adalah esensi.

(m) Kierkegaard (1813 - 1855) adalah tokoh utama eksistensialisme Barat. Tentu saja,
eksistensi lebih prior. Eksistensi manusia yang konkret beserta konteks masalah yang
melingkupinya adalah realitas paling prior. Dialektika versi Hegel adalah abstraksi
belaka. Sementara, kegelisahan eksistensial seorang anak manusia untuk menghadapi
hidup dan mati adalah realitas utama. Kierkegaard memberi contoh kisah Nabi Ibrahim
yang harus mengambil keputusan penting dalam dilema antara mengorbankan hidup
putranya atau melanggar perintah Tuhan. Manusia berada dalam dilema eksistensial
yang nyata.

(n) Nietzsche (1844 - 1900) adalah titik temu eksistensialisme dan postmodernisme.
Tentu saja, eksistensi adalah prior. Manusia adalah eksistensi yang menaklukkan segala
kesulitan dengan bertabur suka mau pun duka. Bahkan, eksistensi manusia melampaui
eksistensi nilai-nilai moral. Manusia adalah yang mewujudkan nilai-nilai moral tersebut.
Bagaimana pun, sulit sekali memaknai karya Nietzsche secara koheren. Karena pilihan
diksinya sangat kuat dan penuh pesan metaforis.

(o) Heidegger (1889 - 1976) adalah tokoh eksistensialisme Barat sejati. Bahkan,
ungkapan eksistensi atau being atau sein tidak akan memadai untuk kajian
eksistensialisme yang teramat penting ini. Heidegger memilih istilah dasein atau being-
there atau eksistensi-konkret sebagai fokus kajian. Dasein adalah eksistensi yang,
dengan peduli, mempertanyakan eksistensi dirinya sendiri. Maha karya Heidegger
berjudul “Eksistensi dan Waktu” atau “Being and Time" atau “Sein und Zeit"

Yang paling unik dari eksistensialisme Heidegger adalah menempatkan nilai penting
kepada pertanyaan itu sendiri. Apa makna-eksistensi? Apa makna-wujud? Apa makna-
being? Ada pohon. Ada manusia. Ada Tuhan. Tetapi, apa makna-ada?

(p) Sartre (1905 -1980) adalah pemikir eksistensialisme yang berhasil menjadikan
eksistensialisme menjadi gerakan filsafat dan gerakan kemanusiaan secara luas. Sartre
membedakan dua jenis eksistensi: (1) being-in dan (2) being-for.

16



Being-in adalah eksistensi yang meng-afirmasi diri mereka sendiri. Pohon, misalnya,
meng-afirmasi, “Saya adalah pohon.” Dengan demikian, eksistensi pohon bersifat stabil.
Berbeda dengan being-for yaitu eksistensi yang me-negasi diri mereka sendiri. Manusia
menyatakan, “Saya bukan manusia yang seperti ini.” Dengan demikian, being-for selalu
berubah. Being-for adalah freedom itu sendiri.

(q) Deleuze (1920 - 1995) adalah pemikir post-strukturalis atau post-modern atau
posmo. Umumnya, pemikir posmo tidak peduli terhadap perdebatan eksistensi versus
esensi. Tetapi, kita bisa melakukan analisis proyeksi. Realitas adalah chaos.

Umpamakan, hujan deras adalah chaos. Kita berlindung menggunakan payung di bawah
guyuran derasnya hujan. Sains adalah menjulurkan tangan ke luar payung untuk
mendapatkan beberapa titik air. Kemudian, sains menganalisis air terdiri dari H20
lengkap dengan sifat-sifatnya. Sains membatasi chaos dari realitas sehingga mudah
dipahami dan mudah dikendalikan.

Seni menjulurkan tangan seperti sains. Kemudian, seni mengekspresikan air dengan
ekspresi yang lebih kuat dari sekedar beberapa titik air. Seni menyadarkan kita bahwa
ada realitas chaos yang jauh lebih dahsyat dari sekedar beberapa titik air, yaitu, hujan
lebat yang deras.

Filsafat beda dengan seni mau pun sains. Filsafat tidak menjulurkan tangan. Filsafat
justru melubangi payung. Terjadi kerusakan pada payung. Hujan deras itu menerobos
payung melalui lubang filsafat. Realitas chaos menerobos diri manusia melalui lubang
filsafat. Atau, manusia mengintip realitas chaos melalui lubang filsafat. Filsafat mengkaji
realitas sebagaimana adanya realitas. Hanya saja, sebatas kemampuan manusia belaka.

Dengan memandang realitas sebagai chaos, posmo lebih dekat ke eksistensialis dari
pada esensialis.

(r) Badiou (1937 - ) mengakui bahwa kajian filsafat harus dimulai dari pertanyaan apa
makna-being seperti usul Heidegger. Eksistensialis. Kemudian, Badiou menjawab
makna-being sebagai being qua being adalah matematika — lebih tepatnya teori
himpunan. Matematika menyediakan “media” yang tepat untuk membahas realitas
infinity (himpunan infinity) sampai realitas absolut (kelas absolut). Realitas absolut ini
mengantarkan Badiou ke idealisme absolut ala Hegel atau Plato yang esensialis. Jadi,
Badiou mengawali kajian sebagai eksistensialis dan berakhir sebagai esensialis.

17



Mencermati perdebatan eksistensi versus esensi seperti catatan ringkas sejarah di atas,
kita menemukan keragaman kajian filsafat yang penuh makna. Mengapa kita tidak
membuat definisi yang tegas tentang eksistensi dan esensi? Sehingga kita lebih mudah
untuk mengkaji? Mari kita coba membuat definisi.

Eksistensi adalah aspek realitas paling konkret.
Esensi adalah aspek realitas paling utama.
Bilangan prima adalah bilangan bulat positif yang tepat memiliki dua faktor berbeda.

Definisi bilangan prima di atas sangat jelas. Bilangan 5 adalah prima karena memiliki
dua faktor yaitu 1 dan 5. Bilangan 6 adalah bukan prima karena memiliki faktor lebih
dari dua yaitu 1, 2, 3, dan 6. Tetapi bagaimana dengan definisi eksistensi dan esensi?

Definisi eksistensi gagal, yaitu, tidak bisa sejelas definisi bilangan prima. Karena
melibatkan “realitas” dan “konkret”. Di mana, realitas itu sendiri akan membutuhkan
definisi lanjutan tanpa henti. Jadi, pilihan terbaik bagi kita adalah mengkaji makna-
eksistensi dan belajar dari histori.

2. Resiko Eksistensi

Tidak ada masalah tentang ontologi wujud atau metafisika wujud dari Sadra. Resiko
muncul dari murid-murid Sadra yang salah paham terhadap ontologi eksistensi.

Morris mencatat 3 level dalam memahami ontologi eksistensi.

(1) Ajaran agama selaras dengan ontologi eksistensi. Tahap ini cukup sulit. Murid-murid
Sadra perlu mengkaji ontologi eksistensi dengan teliti. Kemudian membandingkan
dengan ajaran agama. Dalam hal ini, agama Islam khususnya madhab Syiah.

(2) Ajaran agama lebih tinggi dari ontologi eksistensi. Tahap ini sudah melampaui
kesulitan sehingga murid Sadra menemukan kemudahan, yaitu, ontologi eksistensi
berhasil membuktikan validitas ajaran agama. Bahkan ajaran agama saya, kitab suci dan
hadis, lebih tinggi dari ontologi eksistensi. Agama orang lain tidak mengenal ontologi
eksistensi sehingga agama orang lain, atau sistem filsafat orang lain, adalah salah.
Mereka perlu ditolak.

18



Tahap dua ini resiko tinggi. Karena murid-murid tidak perlu repot-repot mengkaji
ontologi eksistensi. Mereka hanya perlu mengkaji kitab suci dan hadis Nabi serta
keluarga Nabi. Semua mudah saja.

(3) Ajaran agama saya benar dan jajaran agama lain juga bisa benar. Filsafat orang lain
juga bisa sama benar. Saya perlu menghormati mereka. Saya perlu belajar banyak dari
mereka. Murid Sadra yang mengkaji ontologi eksistensi lebih dalam, menyadari bahwa
eksistensi adalah individuasi realitas konkret. Sehingga, di belahan bumi lain, pasti ada
individuasi unik dari eksistensi yang berbeda dengan eksistensi di sini. Meski mereka
berbeda-beda, semua sama-sama benar. Tahap tiga ini mengantar kita untuk berpikir
terbuka.

Tantangan bagi murid-murid Sadra adalah melampaui tahap 2 untuk berlanjut sampai
tahap 3. Tantangan ini, tampaknya, memang sulit diatasi. Dalam sejarah, penerus Sadra
berhasil menghadirkan pemikir-pemikir besar misal Mulla Hadi Sabzivari, Allamah
Thabathabai, Sayid Muthahhari, sampai Mehdi Haeri Yazdi. Pemikir-pemikir besar ini
kadang berbeda pandangan dengan Sadra dalam persoalan detil. Apa respon murid
Sadra? Mereka mengusulkan agar kembali merujuk ke pandangan Sadra yang asli. Jika
penerus Sadra saja sulit berbeda pandangan, maka, bagaimana dengan pandangan
agama lain dan sistem filsafat lain?

Sadra adalah pemikir inovatif yang brilian. Sejak muda, Sadra mendalami agama.
Kemudian, Sadra memaknai ontologi Suhrawardi dengan cara berbeda. Sadra memaknai
konsep wujud dari Ibnu Arabi dengan cara baru. Selanjutnya, Sadra menerapkan itu
semua ke dalam sistem filsafat Ibnu Sina dan menghasilkan maha karya original filsafat
wujud.

Murid-murid Sadra akan berhasil melompat jauh ke depan ketika meneladani kreativitas
Sadra. Apakah Anda siap menerima tantangan?

3. Posisi Esensi

Eksistensi adalah prinsip. Esensi hanya turunan, hanya derivasi. Di mana tepatnya posisi
esensi dalam filsafat wujud?

Posisi esensi adalah sangat tinggi. Bahkan, hampir sama tinggi dengan eksistensi. Mana
mungkin?

19



Benar bahwa Sadra menolak esensi secara ontologis. Tetapi, Sadra memberi posisi
penting kepada esensi ketika membahas epistemologi dan aksiologi. Berikut adalah
beberapa posisi penting dari esensi yang perlu kita kaji.

(1) Esensi Tuhan adalah identik dengan Eksistensi Tuhan. Karena Tuhan adalah tunggal
maka esensi menjadi sama saja dengan eksistensi.

(2) Esensi paling matang adalah diferensia akhir yang merupakan nama lain dari
eksistensi individual. Definisi esensial terdiri dari genus dan diferensia.

genus = materi
diferensia = bertumbuh

Definisi tumbuhan adalah materi yang mampu bertumbuh misalnya dengan
kemampuan nutrisi, organisasi diri, dan reproduksi.

genus = tumbuhan
diferensia = persepsi

Definisi hewan adalah tumbuhan yang mampu persepsi. Hewan mampu merespon
situasi dengan bebas bergerak mendekati yang disukai atau menjauhi yang berbahaya.
Seluruh kemampuan yang ada pada tumbuhan ada juga pada hewan: nutrisi, organisasi
diri, reproduksi, dan lain-lain.

Kucing jantan di rumah Anda, misalnya, adalah spesies dengan diferensia akhir berupa
hewan. Kucing jantan tersebut adalah eksistensi individual dan sekaligus diferensia akhir.
Dalam kasus nyata “"kucing jantan” di rumah Anda, esensi setara dengan eksistensi.
Esensi dan eksistensi berada pada titik yang sama.

Tetapi, kita perlu hati-hati karena esensi kucing jantan bersifat stabil. Sedangkan,
eksistensi kucing jantan lebih dinamis. Ketika kita membahas kucing jantan di rumah
Anda, bisa jadi, dia masih bujang. Beberapa hari kemudian, kucing jantan itu mengawini
kucing betina tetangga. Beberapa bulan kemudian, kucing itu beranak-pinak. Esensi
kucing jantan yang sudah beranak pinak dianggap tetap sama dengan esensi kucing
jantan yang masih bujang. Tetapi, eksistensi mereka sejatinya sudah berbeda. Dalam

20



kasus ini, seharusnya, kita mengubah makna-esensi kucing jantan agar selaras dengan
eksistensinya.

(3) Esensi manusia sempurna adalah diferensia akhir manusia. Manusia sempurna atau
insan kamil, atau kamil saja, adalah diferensia akhir dari manusia. Jadi, kamil adalah
esensi yang setara dengan eksistensi.

Diferensia akhir dari spesies manusia adalah rasional. Diferensia akhir ini, rasional,
meliputi genus-genus sebelumnya. Akal rasional manusia sudah pasti mampu persepsi
sebagaimana hewan. Sudah pasti mampu organisasi diri sebagaimana tumbuhan. Lebih
dari itu, spesies manusia masih bisa melanjutkan individuasi misal menjadi kamil. Sudah
pasti, kamil meliputi akal rasional.

Kamil adalah manusia yang mampu merangkul seluruh alam semesta untuk menghadap
Tuhan. Dari sisi alam, kamil adalah pemimpin alam raya yang peduli dengan nasib
seluruh alam, menjaga alam, dan membela alam. Dari sisi Tuhan, kamil adalah
manifestasi dari sifat-sifat dan Nama-Nama Indah Tuhan. Salah satu kamil adalah
manifestasi Nama Tuhan Yang Maha Berilmu. Kamil ini memiliki ilmu yang luas dan
mendalam. Kamil membimbing umat manusia menjadi masyarakat berilmu. Kamil
merenungi esensi dirinya sebagai manifestasi Tuhan Maha Berilmu dan bermanifestasi
menjadi eksistensi berupa mendidik umat menjadi masyarakat berilmu secara nyata.

Konsep kamil barangkali terlalu idealis. Mari kita ambil contoh manusia menengah.
Kamil kita ganti dengan menteri pendidikan di suatu negara — Indonesia atau mana pun.
Menteri merenungi esensi dirinya berupa konsep zonasi. Kemudian, menteri
menetapkan peraturan zonasi. Siswa yang rumahnya dekat dengan sekolah maka cukup
bermalas-malasan dia diterima di SMA favorit. Sementara, siswa yang rumahnya jauh
dari sekolah, dia tidak bisa sekolah di SMA favorit atau bahkan SMA negeri mana pun.
Esensi pikiran subyektif seorang menteri, tentang zonasi, berproses menjadi realitas
nyata zonasi yang merugikan banyak pihak — dan menguntungkan segelintir orang.

Dalam kasus pribadi, Anda bisa saja punya cita-cita menjadi dokter ketika dewasa nanti.
Esensi cita-cita Anda adalah menjadi dokter yang berguna dengan menolong
menyelamatkan banyak orang. Kemudian, Anda berproses meraih cita-cita Anda.
Terbukti cita-cita, yang semula esensi pikiran subyektif, menjadi eksistensi nyata sebagai
seorang dokter.

21



Mari kita ringkas. Sadra memang menolak esensi secara ontologis karena lebih
mengutamakan eksistensi. Tetapi, Sadra menempatkan esensi pada posisi penting
secara epistemologis dan aksiologis. Kita, dalam kehidupan nyata, perlu menempatkan
esensi pada posisi yang tepat.

4. Pengalaman Individuasi

Eksistensi tidak bisa dipikirkan. Esensi bisa dipikirkan. Tetapi, kita bisa mengalami
eksistensi secara langsung. Bahkan, pengalaman eksistensi yang bersifat individual.

Eksistensi adalah individuasi. Dan individuasi adalah eksistensi. Mereka adalah realitas
yang sama, hanya beda nama. Kesamaan yang sederhana ini jelas tetapi bisa
membingungkan bila dipikirkan. Karena, individuasi memang tidak bisa dipikirkan.
Hanya bisa dialami, dikenali, dirasakan, di-intuisi.

Pengalaman Anda bahagia menatap senyum manis anak pertama waktu itu adalah
eksistensi nyata individual. Anda bahagia sebagai subyek, senyum anak sebagai obyek,
dan lengkap dengan seluruh konteks. Anda tidak bisa memikirkan ulang pengalaman
bahagia itu. Maksudnya, ketika Anda memikirkannya maka Anda hanya akses esensi
bahagia. Sementara, pengalaman Anda waktu itu adalah eksistensi bahagia yang nyata.
Bagaimana pun, esensi bahagia adalah kebaikan juga.

Jika hanya esensi yang bisa dipikirkan maka hasil pemikiran para saintis dan filsuf jaman
dulu adalah suatu esensi? Bukan eksistensi?

Benar. Hasil pikiran ilmuwan jaman dulu adalah esensi. Persamaan Pythagoras adalah
esensi dari ukuran sisi-sisi segitiga siku. Persamaan Aljabar adalah esensi dari problem
aritmetika. Jika seseorang menyikapi Pythagoras dan Aljabar secara esensial maka
memang tetap menjadi esensi. Tetapi, kita bisa menyikapi secara eksistensial. Saya
merancang tiang dengan ketinggian 5 meter kemudian saya pasang tali-tali miring dari
bagian atas tiang sampai menancap ke tanah sesuai Aljabar Pythagoras. Pengalaman
individuasi saya itu adalah eksistensi yang nyata.

Kita bisa mengajukan pertanyaan: jika setiap pengalaman individuasi adalah eksistensi
yang nyata maka apa yang membedakan individuasi kejahatan dengan individuasi
kebaikan moral? Sangat berbeda. Dan, kita bebas untuk memilih individuasi kebaikan

22



moral. Kita akan membahasnya, kebaikan moral, di bagian “Prinsip-Prinsip Jiwa" dan
“Masa Depan Jiwa".

Kita berada dalam situasi dinamis eksistensi dan esensi. Eksistensi individuasi adalah
sumber gerak dinamika. Sedangkan esensi adalah subyek yang bergerak. Gerak ke arah
mana?

5. Ukuran Gradasi

Eksistensi bergradasi dari lemah sampai kuat. Barangkali kita bisa membayangkan
gradasi seperti gradasi cahaya. Ada cahaya dengan intensitas kuat dan ada cahaya
dengan intensitas lemah. Cahaya lampu 20 W lebih kuat dari cahaya 10 W. Kita bisa
menggabungkan mereka menjadi 30 W. Gabungan ini menjadi kesatuan tunggal 30 W.
Gradasi ini, kita anggap, bersifat kontinyu bukan diskrit. Di antara 20 dan 30 W ada 21,
22, 23, dan seterusnya. Begitu juga di antara 20 dan 21 ada 20, 1 W, 20,2 W; 20,3 W dan
seterus kontinyu tanpa henti.

llustrasi yang beda bisa membantu memahami gradasi eksistensi. Sebuah lampu
menyala terang benderang. Pada jarak 1 meter dari lampu kita memasang papan yang
luasnya 1 meter persegi. Papan itu menerima sinaran cahaya misal S(1) = 100 derajat.
Kita bisa menggeser posisi papan menjauh menjadi 2 meter dari lampu. Berdasar sains,
kita bisa menghitung, papan menerima sinaran S(2) = 25 derajat. Jika jarak 5 meter
maka S(5) = 4 derajat.

S(1) = 100
S(2) = 25
S(3) = 4

Kita bisa mengatakan S(1) paling kuat, S(3) paling lemah, dan S(2) di tengah-tengah.

Kita masih perlu melanjutkan ilustrasi dengan cara mengganti papan dengan kaca-kaca
yang transparan. Dan memasang kaca-kaca itu serentak bersamaan. Dengan cara ini,
kita bisa menjelaskan hubungan kausalitas atau hubungan sebab-akibat.

S(2) = 25 adalah lebih kuat dari S(5) = 4 karena S(2) adalah sebab bagi S(5). Atau, S(5)
adalah akibat dari S(2).

23



Jika kita berhasil mengamati S(5) = 4 maka kita tahu karena ada SEBAB yaitu S(2) = 25.
Misal S(2) diganti dengan papan hitam tak tembus cahaya maka tidak ada cahaya S(2)
dan, akibatnya, tidak ada S(5) juga. Jadi, S(5) yang lemah membutuhkan sebab yang
lebih kuat yaitu S(2).

Tetapi S(2) yang kuat tidak membutuhkan S(5). Ketika benar ada S(2) = 25 maka kita
tidak bisa memastikan apakah ada S(5)? Karena bisa saja dipasang penghalang antara
mereka. Sehingga cahaya tidak sampai ke S(5).

Kembali ke gradasi eksistensi adalah eksistensi yang lemah membutuhkan eksistensi
yang lebih kuat. Jika eksistensi yang lemah eksis maka itu karena ada SEBAB yaitu
eksistensi yang lebih kuat. Puncak gradasi adalah eksistensi murni, eksistensi paling
kuat, yaitu Tuhan Maha Sempurna.

6. Gerak Substansial

Umumnya, gerak adalah gerak aksidental. Gerak benda dari satu tempat ke tempat lain.
Gerak substansial adalah substansinya yang berubah, substansinya yang bergerak. Gerak
substansial adalah konsep baru dan orisinal dari Sadra.

Gerak aksidental tentu ada sebabnya, yaitu, gerak substansial. Lalu, apa sebab dari gerak
substansial? Sebab dari gerak adalah wujud. Karakter wujud adalah dinamis. Wujud, atau
eksistensi, yang kuat memancarkan cahaya kepada wujud yang lemah. Eksistensi yang
lemah mengharapkan, dan merindukan, pancaran cahaya dari eksistensi yang lebih kuat.
Pada gilirannya, aktivitas eksistensi menghasilkan gerak substansial dan aksidental.

(1) Gerak Aksidental dan Gravitasi

Apel jatuh dari pohon menuju tanah adalah contoh gerak aksidental, gerak perpindahan
lokasi. Mengapa bisa terjadi? Karena ada gravitasi bumi. Gravitasi menarik setiap benda

agar menempel, menuju pusat, bumi. Mengapa gravitasi bisa menggerakkan apel jatuh

ke bawah? Fisika Newton sulit menjawab itu. Karena gravitasi adalah gaya fundamental.

Sudah seperti itu adanya.

Einstein menjawab bahwa benda yang bermassa besar, misal bumi, bisa melengkungkan
ruang. Ruang di dekat bumi melengkung menuju pusat bumi. Sehingga apel akan

24



bergerak sesuai lengkungan ruang, yaitu, jatuh menuju bumi. Mengapa benda, misal
bumi, bisa melengkungkan ruang? Kita, termasuk Einstein, sulit menjawab ini. Karena
logika sebaliknya juga bisa valid. Ruang yang melengkung bisa menjerat materi atau,
bahkan, cahaya.

Untuk keperluan kajian kita, cukup kita nyatakan bahwa sebab dari gerak aksidental bisa
jadi bukan aksidental. Sebabnya bisa jadi suatu substansi semisal materi atau gravitasi.

(2) Gerak Nuklir

Reaksi nuklir barangkali bisa menjadi contoh nyata gerak substansial. Substansi Uranium
terbelah menjadi dua substansi lain yang lebih ringan, misal, Sr dan Xe serta
menghasilkan energi. Pembangkit listrik nuklir dan bom atom memanfaatkan perubahan
substansi, gerak substansial, ini. Lebih dari itu, sebagian substansi materi bahkan
berubah menjadi substansi energi. Kemudian, energi ini bisa digunakan untuk gerak
aksidental, misal memutar baling-baling kipas angin.

(3) Bigbang

Bigbang adalah teori sains. Belum tentu benar. Tetapi diyakini banyak orang sebagai
benar. Bigbang adalah ledakan besar dari “/hampa” kemudian menghasilkan alam
semesta ini. Bigbang adalah contoh tegas dari gerak substansial. Dari substansi “hampa”
berubah menjadi substansi “awal”, kemudian, substansi “menengah”, sampai substansi
“akhir” seperti alam raya sekarang ini. Substansi “awal” alam raya berbeda jauh dengan
substansi alam raya masa kini. Telah terjadi perubahan substansial.

(4) Entropi

Alam raya terus-menerus bergerak menuju entropi yang lebih besar. Entropi adalah
ukuran keacakan. Makin acak maka makin besar entropi. Jadi, alam semesta terus-
menerus makin acak. Sampai, suatu saat, mencapai acak maksimal. Akibatnya, tidak bisa
lagi lebih acak. Tidak bisa lagi ada gerak perubahan. Tetapi, saat ini, entropi masih jauh
dari nilai maksimal. Estimasi perlu waktu lebih dari jutaan tahun agar entropi menjadi
maksimal. Jadi, entropi terus bertambah. Alam raya terus berubah, bergerak, substansial
dan aksidental.

25



Sedikit ilustrasi tentang entropi barangkali bisa membantu. Misalkan, kita memiliki 5
bata yang bisa ditumpuk vertikal saja.

5 bata tersusun; tidak ada acak; entropi = 0.
4 bata tersusun; 1 bata teracak; entropi = 1.
0 bata tersusun; 5 bata teracak; entropi = 5.

Pada posisi tertata rapi, 5 bata tersusun, tak ada bata acak, maka entropi = 0. Tidak bisa
lebih rapi lagi. Entropi tidak bisa negatif. Tentu, entropi bisa positif. Misal 1 bata teracak
jatuh maka entropi = 1. Bahkan bisa bertambah acak dengan 2 bata terjatuh. Entropi
menjadi = 2.

Fenomena alam menunjukkan selalu terjadi penambahan entropi. Alam makin acak.
Bisakah seseorang datang, kemudian, menata kembali semua bata? Sehingga, entropi
kembali = 07 Tidak bisa. Karena ilustrasi kita di atas dengan asumsi hanya ada 5 bata
tanpa ada manusia.

Asumsikan ada manusia sehingga bisa membuat entropi = 0 pada susunan bata.
Dengan menata bata, manusia perlu energi. Manusia merusak struktur energi dengan
satu dan lain cara. Sehingga, total entropi, bata dan manusia serta lingkungan, akan
tetap naik. Bisa jadi, entropi total naik menjadi 100 atau lebih.

Perhatikan kasus mobil listrik di abad 21 ini. Beberapa pihak mengklaim mobil listrik
ramah lingkungan. Mobil listrik tidak menghasilkan polusi udara. Mobil listrik tidak
menambah entropi lingkungan. Benarkah? Jika kita mengamati lingkungan terdekat
pemakai mobil listrik, barangkali, memang benar. Dari mana mobil listrik memperoleh
energi listrik? Dari pembangkit listrik. Konsumsi mobil listrik mengakibatkan pembangkit
listrik lebih banyak mengotori lingkungan. Secara total, entropi lingkungan tetap
bertambah.

Kembali ke ilustrasi bata, bukankah kita bisa membuat semen beton pada bata sehingga
bata tidak akan acak lagi? Semen beton hanya akan menunda 10 tahun, 100 tahun, atau
1000 tahun. Pada waktunya, semen beton akan hancur dan entropi tetap bertambah.

Yang lebih menarik lagi, kita bisa menghitung entropi seluruh alam semesta sebagai
satu kesatuan. Hal ini, justru, selaras dengan ontologi eksistensi sebagai satu kesatuan

26



yang utuh bergradasi. Entropi terus bertambah. Demikian juga, gerak substansial terus
menuju ke mode-eksistensi yang lebih tinggi.

Penambahan entropi semesta berlaku umum kepada seluruh obyek, aksiden mau pun
substansi. Akibatnya, gerak terjadi secara aksidental dan substansial. Tentu saja, gerak
substansial lebih prior dari gerak aksidental.

(5) Karakter

Gerak substansial makin jelas ketika kita menyelidiki karakter jiwa manusia. Karakter kita
berubah secara substansial.

Karakter(0) = tidak punya pengetahuan
Karakter(5) = punya sedikit pengetahuan
Karakter(9) = punya beragam pengetahuan

Ketika lahir, kita tidak punya pengetahuan sama sekali atau nyaris tidak punya.
Karakter(0). Kemudian, kita tumbuh sampai usia 5 tahun, karakter(5). Kita mulai
mengenal sedikit pengetahuan. Sebagai kanak-kanak, kita mengenal keluarga terdekat,
mengenal bahasa ibu, mengenali rasa lapar dan makanan nikmat, serta takut hantu atau
ancaman. Pada usia 9 tahun, karakter(9), kita mulai memiliki beragam pengetahuan.
Barangkali, kita duduk di kelas 3 atau 4 SD. Mengenal huruf untuk membaca dan
menulis, mengenal matematika, mengenal teman-teman jauh, mengenal bahasa
nasional dan, kadang, belajar bahasa internasional.

Karakter kita bergerak secara substansial dari karakter(0), menuju karakter(5), sampai
karakter(9). Semua gerak substansial ini menuju ke derajat eksistensi yang lebih tinggi.
Karakter(9) meliputi, dan mencakup, derajat eksistensi yang lebih rendah yaitu
karakter(5), karakter(0), dan lain-lain. Karakter(9) tidak menolak karakter(5). Karakter(9)
justru menguatkan dan melindungi karakter(5).

(6) Proses Gerak Substansial

Untuk memahami proses gerak substansial, kita kembali menggunakan ilustrasi cahaya
di bagian atas. S(5) hanya menerima 4 derajat cahaya eksistensi karena berjarak 5 meter
dari sumber. Sedangkan, S(2) menerima 25 derajat eksistensi karena berjarak 2 meter

27



dari sumber. Sehingga, [1] dengan bergerak mendekat ke sumber cahaya maka kita bisa
menerima cahaya eksistensi dengan derajat lebih tinggi. Perubahan ini, pada gilirannya,
kita pahami sebagai gerak substansial dari substansi S(5) menjadi substansi S(2).

Tetapi, eksistensi lebih prior dari ruang dan waktu. Jadi, eksistensi tidak bisa bergerak
lebih dekat menuju sumber cahaya. Karena, sumber cahaya itu sendiri, sejatinya tidak
terpisah dengan masing-masing eksistensi yang terindividuasi. Gerak mendekat, di sini,
bermakna metaforis.

Alternatif kedua [2] adalah dengan meluaskan kapasitas eksistensi S(5) — alternatif
pertama adalah mendekat ke sumber. Luas semula 1 meter persegi, misal, diubah
menjad 2 meter persegi. Memang benar meluaskan kapasitas menyebabkan lebih
banyak cahaya yang diterima. Tetapi, intensitas cahaya tidak bertambah. Karena cahaya
yang lebih banyak itu akan dibagi oleh luas yang lebih besar. Akibatnya, intensitas akhir
akan sama saja.

Analogi dalam realitas kehidupan: menambah harta tidak membuat derajat eksistensi
seseorang menjadi naik. Demikian juga, kecilnya kepemilikan harta tidak menjadikan
derajat eksistensi menjadi turun. Menambah kekuasaan, menambah jabatan, menambah
emas berlian dan lain-lain tidak menjadikan derajat eksistensi menjadi bertambah. Kita
membutuhkan cara lain untuk meningkatkan derajat eksistensi.

Alternatif ketiga [3] adalah dengan membersihkan halangan antara eksistensi kita
dengan sumber cahaya. Bila ada halangan, S(5) bisa jadi hanya menerima intensitas
cahaya kurang dari 4 derajat. Dengan membersihkan semua halangan, maka eksistensi
S(5) bisa mencapai 4 derajat atau sampai maksimal. Dalam eksistensi, apa saja yang bisa
menjadi halangan? Tidak ada yang bisa menjadi halangan bagi eksistensi. Halangan
hanya bisa terjadi berupa eksistensi tertentu yang bersifat aksidental belaka. Kita perlu
membersihkan diri dari aksiden-aksiden ini.

Analogi dalam realitas kehidupan: kita bisa meningkatkan derajat cahaya eksistensi diri
kita dengan cara membersihkan diri dari godaan-godaan kenikmatan sementara —
godaan aksidental. Beberapa contoh godaan yang perlu dibersihkan adalah: menumpuk
harta, berebut kekuasaan politik, berebut jabatan, makan minum berlebihan, bergunjing,
menyebar fitnah, bebal terhadap penderitaan rakyat, dan lain-lain.

28



Alternatif keempat [4] adalah dengan menghadapkan eksistensi diri ke arah yang tepat
kepada sumber cahaya. Jika S(5) membelakangi, atau miring horisontal, terhadap
sumber cahaya maka S(5) bisa kehilangan seluruh cahaya. Atau, S(5) hanya sedikit sekali
menerima cahaya — jauh di bawah 4 derajat. Dalam eksistensi, arah bermakna sikap
eksistensi. S(5) bisa saja mengarahkan eksistensi ke cahaya aksidental. Padahal, kita
perlu menatap arah yang tepat, yaitu, ke arah sumber cahaya.

Analogi dalam realitas kehidupan: kita bisa meningkatkan derajat cahaya eksistensi
dengan cara meluruskan niat hanya kepada sumber cahaya. Sikap tulus ikhlas menjadi
paling utama.

7. Forma Penentu

Bentuk, atau form atau forma, adalah penentu suatu realitas. Penentu realitas bukan
materi penyusun mereka.

Materi bahan bisa sama-sama kayu. Bentuk bisa beda-beda: meja, kursi, lemari, dan lain-
lain. Kayu adalah potensi, atau bahan, untuk membuat kursi. Kursi adalah bentuk aktual
dan real dari bahan yang semula kayu.

Lalu, apa yang dimaksud dengan bentuk? Bentuk adalah eksistensi itu sendiri. Bentuk
adalah realitas individuasi. Bentuk terhadap materi adalah sama dengan diferensia
terhadap genus. Bentuk adalah individuasi dari general.

Konsekuensinya, kita tidak bisa mendefinisikan bentuk atau forma. Tetapi, kita bisa
mengenali bentuk secara langsung. Ini meja. Itu kursi. Kamu baik. Mereka tadi jahat
kepadamu. Kamu memaafkan mereka semua adalah bentuk kebaikan. Kita merasakan
bentuk. Kita meng-intuisi bentuk. Kita memahami bentuk.

Tentu saja, kita bisa menggambarkan bentuk. Kursi adalah tempat duduk, terdiri dari 4
kaki, dan ada papan datar sebagai bidang pertemuan kaki-kakinya. Yang demikian itu
adalah definisi bentuk kursi. Bentuk adalah realitas yang kita kenali sebagaimana
adanya. Yang demikian adalah definisi yang melibatkan logika melingkar.

Jiwa adalah bentuk bagi badan manusia. Semua badan manusia tersusun oleh bahan
materi yang sama tetapi dalam bentuk yang berbeda. Jiwa setiap manusia berbeda-

29



beda secara individual. Meski pun ketika jatuh cinta, Anda bisa mengatakan sebagai satu
jiwa dengan pasangan.

Jiwa manusia adalah yang menentukan perubahan substansi manusia. Jiwa menentukan
badan. Jiwa adalah bentuk kesempurnaan dari badan. Jiwa adalah penggerak badan.
Kita akan membahas “Prinsip-Prinsip Jiwa" pada bagian selanjutnya. Karena jiwa
manusia adalah bebas maka kita bebas membentuk diri kita sendiri akan seperti apa.

Lanjut ke: Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa
Kembali ke: Kapital Jiwa

30


https://pamanapiq.com/2023/06/26/prinsip-prinsip-jiwa/
https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/

Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa
Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra

Prinsip-prinsip jiwa. Psikologi adalah ilmu tentang jiwa. Seharusnya, kita bisa
memanfaatkan sains psikologi untuk kapital jiwa. Kita membutuhkan kapital lebih dari
itu.

1. Pendahuluan: Psikologi

2. Wacana Jiwa

Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu

Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi
Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa
Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas

Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa

3. Wacana Analisa

3.1 Alternatif Awal Mula Jiwa
3.2 Dari Materi Melebihi Materi
3.3 Organ-Organ Jiwa

3.4 Imajinasi adalah Pusat

3.5 Visi Eksistensial

3.6 Dialektika Futuristik

3.7 Lingkaran Status Jiwa

Kita akan membahas prinsip-prinsip jiwa dalam lima wacana. Kita tetap mendasarkan
pembahasan kepada prinsip-prinsip realitas — yang sudah kita bahas di bagian
sebelumnya. Dari prinsip-prinsip jiwa, kita akan berlanjut membahas lebih mendalam
tentang masa depan jiwa.

1. Pendahuluan: Psikologi

Kajian tentang jiwa, kita kenal sebagai psikologi atau ilmu jiwa. Psikologi sudah
berkembang sejak awal peradaban umat manusia. Hanya saja, di masa kini, pendekatan

31



psikologi berbeda dengan era kuno. Saat ini, psikologi cenderung bersifat materialis.
Fenomena psikologi dianalisis berdasar cara kerja sel-sel di otak. Pada gilirannya, cara
kerja sel-sel otak, materi otak, bisa dikendalikan oleh obat-obat kimia. Ada yang
menyindir bahwa psikologi lupa mengkaji jiwa. Psikologi jadi mengkaji fisika.

Sementara, psikologi kuno lebih terbuka dengan kajian jiwa secara luas. Bahkan
barangkali melibatkan mitos-mitos dan dewa-dewa. Bagaimana pun, kita bisa bersikap
terbuka terhadap kajian jiwa sejauh dapat dipertimbangkan secara rasional: materialis
mau pun spiritualis. Jadi, kajian jiwa kita lebih bersifat rasional dalam makna luas.

2. Wacana Jiwa

Jiwa adalah diri kita sendiri. Sehingga, mengkaji jiwa adalah mengkaji diri kita sendiri.
Kita perlu berpikir reflektif.

“Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu” membahas peran besar jiwa sebagai penentu
kemanusiaan, jiwa sebagai penentu sejati manusia, atau manusia adalah jiwa. Jiwa tulus
menjadikan orang tersebut jadi tulus. Jiwa pengasih menjadikan orang tersebut
pengasih. Sebaliknya juga benar. Jiwa jahat menjadikan orang tersebut jahat. Jadi, jiwa
adalah penentu hakikat manusia. Sementara, badan manusia mirip-mirip semua. Badan
penjahat mirip saja dengan badan orang jujur. Badan mereka sama-sama tersusun oleh
materi biologis, kimia, dan reaksi beragam energi.

(316) The being of the body and its individuation is by its soul, not by its material mass (
jirmuhu). For example, Zayd is Zayd by his soul, not by his body. Therefore, the existence
and individuation of the body continue as long as the soul remains and exists in it
despite the fact that its parts have been replaced and its concomitants such as its place,
quantity, quality, and time have all changed during its life span.

(316) Jiwa adalah penentu wujud dari badan dan individuasinya, bukan materinya.
Sebagai contoh, Zayd adalah Zayd karena jiwanya, bukan karena badannya. Karena itu,
eksistensi dan individuasi badan terus berlanjut selama jiwa terjaga dan eksis padanya,
bahkan, ketika [1] anggota-anggota badan diganti dan [2] dampak ikutan juga diganti
misal tempat, jumlah, kualitas, dan waktu seluruhnya berubah selama perjalanan
kehidupan.

Jiwa saya tetap jiwa saya. Jiwa Anda tetap jiwa Anda. Meski rambut Anda berganti
dengan rambut yang baru, meski kuku Anda berganti dengan kuku yang baru, meski

32



Anda berniat operasi plastik, Anda adalah tetap Anda. Karena jiwa Anda menjaga
kesatuan diri Anda dari awal sampai akhir dan sampai masa depan.

(316) The same is true if its material form changed

into a celestial form (stra barzakhiyya), such as in sleep (dream), and in the grave until
the day of resurrection, or it is changed into a hereafter form (sira’ukhrawiyya) in the
hereafter. The human being is the same in all these changes and transformations
because these changes take place in a continuous unified manner. This is because the
specific modes of its existence and its degrees along the path [of development] are not
significant [for its individuation and identity]. What is significant for its subsistence is the
subsistence of its soul because the soul is its perfective form (sGratuhu al-tamamiyya)
which is the principle of its being, the locus of its essence, the source of its powers, and
the locus and the sustainer of its mixture and organs as long as (the individual) is a
natural being.

(316) Tetap benar ketika bentuk material badan berganti menjadi [1] bentuk barzakh,
misal ketika tidur (mimpi), dan ketika di alam kubur sampai hari kebangkitan, atau
berganti menjadi [2] bentuk ukhrawi ketika di akhirat. Seorang manusia tetap sama
dalam seluruh perubahan dan transformasi tersebut karena perubahan tetap dalam
kesatuan kontinyu [individu itu]. Hal ini karena perubahan mode eksistensi dan derajat
eksistensi tertentu itu [sepanjang perjalanan] tidak signifikan [terhadap individuasi dan
identitas seseorang]. Yang signifikan bagi keberadaan adalah keberadaan jiwanya
karena jiwa adalah forma sempurna sebagai wujud alami. Jiwa adalah [1] prinsip wujud,
[2] lokus esensi, [3] sumber kekuatan, [4] lokus dan pemersatu organ-organ selama
[sebagai individu] alami.

Secara gradual, materi badan akan berganti dari materi fisik menjadi materi spiritual
atau intelektual. Demikian juga, organ-organ materi fisik akan berganti.

(316) [The soul then] gradually replaces the natural material organs with spiritual organs
and so on until these organs become intellectual and simple. For example, if one asks: Is
Zayd's body the same body at youth, childhood, and old age? The answer from both
aspects of negation and affirmation is true according to two considerations: [The first is
that] it is not the same body if the body is considered to mean the material body. [The
second is that] it is the same body if the body is considered to mean a body as genus.
But if one ask: Whether Zayd the youth is he who was a child and then he became an
adult and then an old man, or not? The answer is one: Yes.

(316) [Kemudian jiwa] mengganti organ material alamiah dengan organ spiritual, secara
gradual, sampai organ-oragan menjadi intelektual dan sederhana. Sebagai contoh, jika

33



ditanya: Apakah badan Zayd tetap sama ketika kanak-kanak, remaja, dan tua? Dua
macam jawaban sama benar baik negasi atau afirmasi sesuai pertimbangan: [1] badan
itu tidak sama jika maksud badan adalah materi badan; [2] badan itu tetap sama jika
maksud badan adalah genus. Tetapi jika ditanya: Apakah orangnya sama Zayd muda,
dengan yang dulu kanak-kanak, kemudian dewasa, dan menjadi tua, atau berbeda?
Jawabannya hanya satu: Ya. [Tetap Zayd yang sama]

Diri kita adalah tetap orang yang sama sejak bayi, kanak-kanak, remaja, dewasa, dan
menjadi tua. Materi badan bisa saja berganti. Rambut hitam diganti rambut putih.
Kadang ada yang diganti dengan mengkilap tanpa rambut. Tetapi, badan itu tetap
badan kita. Apalagi, jiwa kita benar-benar tetap jiwa kita, diri kita sendiri.

(317) The difference between matter and genus is mentioned in books of logic and in
the investigation of essence in first philosophy. This difference is just like the difference
between essence that is considered absolutely (Ia bi-shart), regardless whether it is
mixed or abstracted, and essence that is considered as abstracted. The same is true
regarding the difference between species, form, genus, subject, accident and the
accidental, self and the essential, and part and particular. All these are predicated of the
thing in accordance with the first consideration but not according to the second
consideration.

(317) Perbedaan antara materi dan genus sudah dibahas dalam buku logika dan dalam
penyelidikan esensi dalam filsafat utama. Perbedaannya adalah sekedar mirip esensi
apakah [1] esensi sebagai absolut, tak peduli campuran atau abstraksi, atau [2] esensi
sebagai abstraksi saja. Perbedaan semacam ini juga berlaku pada spesies, forma, genus,
subyek, aksiden dan aksidental, diri dan esensial, bagian dan partikular. Semua predikasi
terhadap sesuatu adalah bersesuaian dengan pertimbangan yang pertama [1] dan
bukan yang kedua [2].

Pembedaan materi dan genus dari badan mengajak kita mempertimbangkan perbedaan
esensi sebagai [1] absolut, bisa campuran atau abstraksi atau [2] abstraksi saja.

“Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi” membahas kekuatan imajinasi
melebihi materi. Kita berada di dunia materi. Tetapi, jiwa kita memiliki kemampuan
imajinasi yang kreatif melampaui batasan-batasan materi. Imajinasi seorang sastrawan
mendorongnya menulis puisi yang menyentuh hati. Imajinasi seorang musisi
mendorongnya menciptakan musik yang begitu merdu. Imajinasi seorang teknolog
mendorongnya menciptakan inovasi teknologi yang canggih.

34



(317) The imaginative faculty is a substance that does not subsist by the body or by any
of its organs, and it does not exist in any place in this natural material world. Rather, it is
an immaterial being. It exists in an intermediary world between two worlds: the
intellectual immaterial world and the material world, which is the subject of corruption.
We have proved this subject in our books by clear demonstrative reasoning and by
conclusive evidences. One who wishes to know them must consult these books.

(317) Fakultas imajinasi adalah substansi yang [1] tidak berada pada badan atau organ,
dan [2] tidak berada di suatu tempat di alam materi ini. Tetapi, imajinasi adalah wujud
imaterial. Imajinasi eksis di dunia tengah antara dua dunia: [1] dunia intelektual
immaterial dan [2] dunia material, yang bisa rusak. Kami telah membahas tema ini di
buku kami dengan bukti analisis yang kuat dan kesimpulan yang terbukti jelas. Bagi
yang berminat silakan merujuk ke buku-buku tersebut.

“Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa” membahas imajinasi yang dinamis
adalah dinamika jiwa. Jiwa selalu bergerak dinamis menuju kepada yang lebih baik.
Karena itu, imajinasi selalu dinamis. Dinamika ini mengajak jiwa untuk meraih
kebahagiaan, prestasi, dan kebaikan. Sayangnya, di perjalanan ada beberapa godaan
yang bisa menjerat jiwa. Kita perlu kembali membersihkan jiwa agar bisa bergerak
dinamis di jalan lurus.

(317) The imaginative form (al-stra al-khayaliyya) does not inhere in the soul. Rather,
the imaginative form subsists by the soul just like the subsistence of the act by the
agent, not like the subsistence of that which is received by the receiver.

(317) Bentuk-bentuk imajinasi bukan sudah ada pada jiwa. Tetapi, bentuk imajinasi baru
ada karena tindakan jiwa seperti adanya perbuatan karena pelaku berbuat sesuatu,
bukan seperti diterimanya sebuah paket oleh penerima.

“Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas” membahas bahwa aktivitas mata adalah aktivitas
kreatif oleh jiwa dan imajinasi. Visi, atau penglihatan, bukanlah pasif saja. Bukan karena
ada sinar masuk ke mata. Bukan pula karena ada sinar keluar dari mata. Kita melihat
kebun teh yang indah adalah proses kreatif jiwa berinteraksi dengan obyek kebun teh
kemudian menciptakan pengalaman langsung “kebun teh yang indah.”

(318) Vision does not take place by imprinting the visible image in an organ such as the
cornea or something like that, as the materialists believe. And it is not by a light coming
out [of the eye], as the mathematicians believes, nor does the soul acquire illuminative
relation (‘idafa ishragiyya) to that which exists out side when certain conditions are
fulfilled. All of these opinions are futile, as has been made clear in its place. Rather vision
occurs by creating a form that is identical to the external form.

(318) Visi, penglihatan, bukan terjadi dengan [1] menempelkan citra pada organ seperti
kornea atau sejenisnya, sebagaimana keyakinan materialis. Dan bukan juga karena [2]

35



cahaya keluar [dari mata] sebagaimana keyakinan matematikawan, tidak juga karena [3]
jiwa berhasil membuat relasi iluminasi terhadap obyek luar ketika kondisi terpenuhi.
Semua pendapat seperti itu gagal, sebagaimana sudah dijelaskan di tempat lain. Yang
lebih tepat, visi terjadi karena penciptaan forma yang identik dengan forma eksternal.

Ketika kita interaksi, pengalaman langsung, dengan “kebun teh yang indah” maka, saat
itu juga, jiwa menciptakan forma “kebun teh yang indah” secara identik.

(318) [This created form] does not exist in a place or

in this world; rather, it exists in the soul, and the soul has creative and illuminative
relations to this form. This is the relation that deserves to be called illuminative relation,
not that which is so called by the master of the lllumintionists (Suhrawardi) since the
soul do not have any relation to the external material objects except through its
connection with (its) natural material body. Every relation that takes place through this
aspect (i.e., its relation to the material body) is a materialistic relation and is bounded by
a place; it is not perceptive and illuminative relation. Therefore, our opinion about the
relation is better and is more proper to be called an “illuminative relation.” Moreover, we
have demonstrated that the material form cannot be perceived as a material form. This
was a matter of disagreement between the prestigious philosophers (mu‘tabari al-
falasifa), and therefore they have mentioned that every perception takes place by a kind
of abstraction (tajrid).

(318) [Forma yang diciptakan jiwa] ini tidak berada di suatu tempat di dunia ini. Lebih
tepatnya, berada pada jiwa, dan jiwa memiliki relasi kreatif dan iluminatif dengan forma
ini. Relasi ini tepat disebut sebagai relasi iluminatif, bukan relasi yang disebut Master
lluminasi (Suhrawardi) karena jiwa tidak memiliki relasi dengan obyek material selain
hubungan [jiwa] dengan badan alamiahnya sendiri. Setiap relasi yang melaui aspek ini
(yakni badan material) adalah relasi materialistik dan terikat pada tempat; yang demikian
bukan relasi persepsi dan iluminasi. Karena itu, pendapat kami tentang relasi adalah
lebih baik dan lebih pantas disebut “relasi iluminatif.” Lebih dari itu, kami sudah
menunjukkan bahwa forma material tidak bisa dipersepsi sebagai forma material. Para
filsuf besar berbeda pendapat tentang masalah ini, dan mereka menyebut setiap
persepsi sebagai sejenis abstraksi.

Kita menghadapi kompleksitas di sini. Kita mengalami langsung, pengalaman
individuasi, melihat "kebun teh yang indah,” di saat yang sama, jiwa menciptakan forma
imajinatif "kebun teh yang indah” yang identik dengan forma realitas eksternal.
Bagaimana pun, forma imajinatif ini bisa saja salah, dalam arti, tidak sesuai dengan
forma realitas eksternal. Kita perlu waspada terhadap fenomena delusi atau ilusi.

36



(319) Know that the soul’s vision and all its senses, as long it is in this world, are
something other than its imagination because in vision and sensing the soul needs
external matter and special conditions, but in imagination it does not need that.
Moreover, imagination here in this life is not a vision except some times when it sees the
imaginative forms, but when the soul departs the body’s dust and when it peels itself
from this shell (the body) as the snake peels off its skin, then there is no difference
between vision and imagination since the imaginative faculty, which is the reservoir of
the senses, becomes strong, weakness and deficiency having removed from it. The veil is
removed, and all faculties united, then the soul does by the faculty of imagination what
it does by other [faculties], it sees by the eye of imagination what it saw by the sensible
eye, and its power, knowledge, and desires become one thing. Its perception of the
desirable things is its ability to present them to itself. In other words, there is nothing in
paradise except that which the soul desires, as the Exalted said: “In it (the paradise) all
that the souls desire and the eyes delight in” (Q 43:71).

(319) Perhatikan bahwa penglihatan oleh jiwa [visi] dan seluruh indera, selama berada
dalam dunia ini, adalah sesuatu yang berbeda dengan imajinasi karena, dalam visi dan
indera, jiwa membutuhkan materi eksternal dan kondisi tertentu, tetapi imajinasi tidak
membutuhkan itu. Lebih jauh, imajinasi di dunia ini bukanlah visi kecuali ketika [1]
melihat forma imajinatif, tetapi ketika jiwa meninggalkan badan dan melepaskan
kulitnya (badannya) seperti ular melepaskan kulitnya, maka [2] tidak ada perbedaan
antara visi dan imajinasi karena fakultas imajinasi, yang merupakan sumber dari indera,
menjadi kuat, kelemahan dan kekurangan sudah dibersihkan darinya. Penghalang
dihilangkan, fakultas menyatu, dan jiwa melakukan semua dengan fakultas imajinasi apa
yang sebelumnya dilakukan oleh [fakultas] lain, jiwa melihat dengan mata imajinasi
terdahap apa yang dilihat dengan indera [1] mata, dan [2] kekuatan, [3] pengetahuan,
dan [4] kehendak menjadi satu. Persepsi jiwa terhadap sesuatu yang dikehendaki
merupakan kemampuan jiwa menghadirkan sesuatu itu kepada jiwa. Dengan kata lain,
di surga, tidak ada apa pun kecuali yang dikehendaki oleh jiwa sebagai mana Yang
Maha Tinggi berfirman: "Di sana (di surga) adalah semua yang diinginkan oleh jiwa dan
indah di mata.” (Q 43:71).

Kompleksitas di atas (forma imajinatif oleh jiwa yang identik dengan realitas eksternal)
membekali kita untuk mampu membahas nasib masa depan jiwa setelah kematian
badan. Jiwa kita tetap kaya akan forma imajinatif meski jiwa sudah meninggalkan badan
material. Justru, jiwa makin bening dalam memahami setiap forma imajinatif karena
terbebas dari materi. Bahkan, persepsi jiwa adalah menjadi realitas itu sendiri. Di dunia
kita saat ini, realitas "kebun teh yang indah” kemudian menjadi persepsi "kebun teh
yang indah.” Di dunia sana, persepsi oleh jiwa tentang “kebun teh yang indah,” serentak
menjadi realitas “kebun teh yang indah.”

37



Bagaimana pun, kita perlu waspada terhadap ilusi di dunia ini. Korupsi mencuri uang
rakyat trilyunan rupiah tampak nikmat terbahak-bahak di dunia ini. Forma imajinasi dari
korupsi, ketika di dunia sana, adalah realitas api neraka membara yang membakar jiwa
mereka. Sementara, orang-orang yang beramal kebaikan telah berhasil membentuk
forma imajinatif yang indah dan membahagiakan.

(319) In the holy tradition (hadith qudsi) concerning the people of paradise, says: “The
angel comes and, after he greets them, he hands them a letter from God, in which [it is
written]: From the Living and the Sustainer to the living and the sustainer: Now, | say to
the thing “be” and it is, and | have made you to say to the thing “be” and it is.” Then, the
prophet, peace be upon him and upon his family, said: “"Whenever a person from the
inhabitants of paradise says to a thing "be”, this thing becomes being.”

(319) Dalam hadis qudsi, berkenaan dengan penduduk surga, dijelaskan: “Malaikat
datang, mengucap salam kepada mereka, dan memberikan surat dari Tuhan kepada
mereka, yang [tertulis dalam surat]: Dari Yang Maha Hidup dan Maha Kukuh kepada
yang hidup dan kukuh: Sekarang, Saya katakan kepada sesuatu “Jadilah” maka
“Menjadilah,” dan Saya telah menjadikan kamu untuk mengatakan kepada sesuatu
“Jadilah” maka “Menjadilah.” Kemudian, Nabi, salam untuknya dan keluarganya,
bersabda, “Kapan saja seorang penduduk surga mengatakan sesuatu “Jadilah” maka
sesuatu itu menjadi kenyataan.”

Kekuatan jiwa adalah realitas eksistensi.

“Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa” membahas bahwa jiwa bisa berubah secara
ekstrem. Jiwa seorang manusia bisa menjadi pejuang keadilan, kemudian beberapa jam,
berubah menjadi koruptor. Bisa juga berubah ekstrem sebaliknya. Jiwa penjahat kelas
kakap bisa tobat dalam sekejap menjadi jiwa yang suci. Secara umum, perubahan status
jiwa terjadi secara perlahan dan lembut. Sehingga, kita bisa mengarahkan perubahan
menuju ke arah yang positif.

(319) The human being, among many types of creatures, is peculiar in that it is possible
for one of its members to have many instantiations one before the other, but in spite of
that his individuality remains the same. A single human being has at the beginning of
his childhood a material being according to which he is a human being, and then his
(material) existence gradually moves and becomes pure and subtle until he acquires a
hereafter psychic being (kawn ukhrawi nafsani) in which he possesses psychic organs.
This is the second human being.

(319) Manusia adalah spesial, di antara makhluk lain, karena memungkinkan untuk
menjadi anggota satu model berubah ke anggota model lain, tetapi tetap menjadi

38



individu yang sama. Seorang manusia, ketika lahir sebagai bayi, adalah anggota dari [1]
model materi. Kemudian, eksistensi material ini bergerak dan menjadi murni sampai
meraih [2] model wujud psikis di masa nanti, di mana, memiliki organ-organ psikis. Dia
menjadi manusia tingkat kedua.

Perubahan status jiwa manusia dari model material menjadi model psikis berlangsung
secara lembut gradual. Tetapi, hasil akhir bisa saja terlihat perbedaan ekstrem dari yang
semula. Bagaimana pun, orang itu tetap menjadi pribadi yang sama, pribadi yang satu.

(319) Then, it is possible that he moves from this (psychic) being and acquires an
intellectual being according to which he is an intellectual human being (insan ‘agli) that
possesses intellectual organs. This is called the third human being, as the master of the
philosophers (i.e., Aristotle) mentioned in the book of Theology (Uthalgjia.)

(319) Kemudian, mungkin saja, dia bergerak dari eksistensi (psikis) dan meraih suatu
eksistensi intelektual yang bersesuaian; dia adalah [3] manusia intelektual yang memiliki
organ intelektual. Yang demikian disebut sebagai manusia tingkat tiga, sebagaimana
master filsuf (yakni Aristo) menyebutnya dalam buku Teologi.

Tiga tingkat mode-eksistensi manusia: (1) mode-eksistensi material yaitu manusia di
alam ini; (2) mode-eksistensi psikis yaitu manusia memiliki organ psikis yang lebih kuat;
(3) mode-eksistensi intelektual yaitu manusia paling sempurna.

(319) Know that although a human being acquires these two worlds (the psychic and
intellectual worlds) after being a material being, these two worlds were in his possession
before this origination (hudath). Plato affirmed that the human soul has intellectual
instantiation before the origination of this body. It also has been established in our true
religion that for human individuals there is a particular and distinguished existence
(kaynidina juz'iyya mutamayyiza) before their material existence, as the Exalted said:
“When your Lord took from the Children of Adam their descendants from their loins and
made them bear witness over themselves, [He Said to them:] Am | not your Lord? They
said 'Yes indeed! We bear witness. [This, ] lest you should say on the Day of Rising,
‘indeed we were unaware of this” (Q7: 172).

(319) Ketahuilah meski manusia meraih dua dunia (psikis dan intelektual) setelah melalui
menjadi wujud material, dua dunia ini sudah [pernah] menjadi milik manusia sebelum
lahir [di dunia ini]. [1] Plato menyatakan bahwa jiwa manusia memiliki mode-intelektual
sebelum lahir ke badan ini. Hal ini juga dikuatkan oleh [2] ajaran agama sejati kami yang
menyatakan bahwa individu manusia memiliki eksistensi partikular dan tertentu sebelum

39



lahir ke badan material ini, sebagai mana Yang Maha Suci berfirman: "Ketika Tuhan
mengambil Anak Adam dan ketuturunannya dari sulbi mereka dan menjadikan saksi
atas mereka, [Tuhan berkata kepada mereka]: Bukankah Aku adalah Tuhan kalian?
Mereka menjawab, “Ya, benar. Kami bersaksi.” [Yang demikian,] jangan sampai kalian
mengatakan di Hari Kebangkitan, “Kami tidak tahu hal ini.” “(Q7: 172)

Manusia berhasil meraih mode-psikis dan mode-intelektual setelah melalui mode-
material di dunia ini. Meski demikian, manusia sudah pernah berada pada dua mode di
atas (psikis dan intelektual) sebelum lahir di dunia material ini.

(321) And there are many traditions from our Imams, peace is upon them, that point to
this understanding. These traditions point to the fact that the Imams’ souls were created
from the sublime clay (tinat ‘lliyin) before the creation of heaven and earth, and that
their bodies were created from clay that is lower in rank than that one. In the same
manner, the souls of their followers were created from the clay of Imams’ bodies, and
the hearts of their opponents were created from clay of sijjin and the hearts of their
followers were created from the clay of their bodies. This tradition, and other similar to
it, is explicit in pointing to the fact that there is a previous instantiation of the human
being before the material instantiation.

(321) Dan terdapat banyak riwayat dari Imam kita, salam atasnya, yang menunjukkan
pemahaman ini. Riwayat-riwayat ini menyatakan bahwa jiwa Imam tercipta dari tanah
suci sebelum penciptaan langit dan bumi, dan mereka yang badannya tercipta dari
tanah dengan derajat lebih rendah. Dengan cara yang sama, jiwa para pembela tercipta
hati para pengikut mereka tercipta dari tanahnya badan mereka. Riwayat ini, dan yang
serupa, menunjukkan bahwa ada mode eksistensi yang lebih awal dari mode material
manusia.

3. Wacana Analisa

Kekuatan jiwa manusia lebih besar dari yang disangka. Jiwa mampu berpikir kreatif,
mengembangkan imajinasi kreatif, menembus batas-batas. Lebih dari itu, jiwa manusia
masih terus eksis ketika badan manusia mati. Awalnya, jiwa berkembang dari materi,
bekerja melalui badan, akhirnya transenden lebih tinggi dari badan.

3.1 Alternatif Awal Mula Jiwa

40



Untuk memudahkan analisa, ada baiknya, kita survey beberapa pandangan tentang asal
mula jiwa. Berikut saya kutipkan tulisan saya yang waktu itu membahas filsafat jiwa dari
Suhrawardi.

Problem asal mula jiwa sudah menjadi tanda tanya abadi sampai masa kini. Pendekatan
materialisme murni, atau bald naturalism, sulit menemukan solusi. Andai naturalisme
berhasil menjawab asal mula jiwa, tetapi, sulit menjelaskan mengapa jiwa bisa bersikap
spontan atau freedom? Cahaya sejati akan menjadi solusi. Bagaimana pun, peran materi
atau badan manusia memang tetap penting untuk menghadirkan jiwa manusia.

Mari kita coba perhatikan beberapa alternatif solusi asal mula jiwa.

(a) Alam ideal Plato menyatakan bahwa jiwa sudah eksis di alam ideal. Kemudian, jiwa ini
masuk ke badan manusia, mengendarai badan, tiba waktunya, meninggalkan badan
untuk melanjutkan perjalanan abadi. Jiwa bagai seorang pilot. Badan bagai sebuah
pesawat. Pilot dari luar masuk ke dalam pesawat, kemudian mengendarai pesawat.
Setelah cukup perjalanan bersama pesawat, kemudian, pilot meninggalkan pesawat.

(b) Naturalisme atau sains menyatakan bahwa jiwa adalah gejala dari alam materi. Yang
benar-benar nyata adalah materi atau sebut saja sains fisika. Jiwa muncul akibat dari
interaksi materi-materi sel otak dengan materi-materi lainnya. Kita bisa mempelajari asal
mula kesadaran jiwa dengan mempelajari cara kerja sel otak manusia. Psikologi, ilmu
jiwa, perlu mempelajari cara kerja otak mekanis dihubungkan dengan reaksi bahan-
bahan obat kimia. Dengan itu semua, kita bisa memahami jiwa. Lebih dari itu, kita bisa
mengendalikan jiwa. Dari mana asal mula jiwa pada manusia pertama? Kita bisa
mempelajarinya berdasar teori evolusi. Kita tahu bahwa teori evolusi juga mengalami
evolusi.

Kita perhatikan, naturalisme sains tampak berlawanan dengan idealisme Plato. Wajar
saja, banyak pemikir yang mengajukan jalan tengah di antara mereka. Bahkan, Aristo,
murid Plato, sudah mengajukan solusi jalan tengah. Jiwa adalah bentuk penyempurnaan
badan.

(c) Jiwa adalah enteleki (penyempurnaan) badan. Awalnya adalah badan. Kemudian
badan bergerak, berubah, dan menyempurna. Hasil penyempurnaan ini adalah jiwa
manusia. Selanjutnya, jiwa itu sendiri terus bergerak menyempurna — dengan merenung

41



dan perilaku moral, misalnya. Sampai tingkat penyempurnaan tinggi, jiwa mampu hidup
terbebas dari badan. Jiwa menjadi abadi setelah kematian badan.

(d) Teori emergent menyatakan bahwa jiwa muncul “emerge” begitu saja dari interaksi,
relasi, dan koordinasi bagian-bagian yang berupa materi. Meski bagian-bagian dari jiwa
adalah materi-materi badan, tetapi, sifat-sifat jiwa tidak bisa direduksi menjadi sifat-sifat
materi. Misal, jiwa yang berpikir kreatif tidak bisa direduksi menjadi materi-materi sel
otak. Sifat “emerge” dari jiwa adalah baru dan berbeda dari sifat penyusunnya yang
materi. Seperti mobil adalah alat transportasi yang nyaman. Tidak bisa mobil ini
direduksi menjadi roda, tempat duduk, bensin, dan kemudi. Menjumlahkan roda dengan
bensin tidak akan menghasilkan transportasi. Kemampuan transportasi adalah sifat baru
yang muncul “emerge” dari komponen-komponennya. Demikian juga dengan jiwa.

(e) Jiwa konseptual lahir ketika manusia mampu berpartisipasi secara konseptual. Ketika
masih bayi, atau janin, jiwa manusia masih bersifat potensial. Jiwa baru menjadi jiwa
seutuhnya ketika mampu berpartisipasi di alam konseptual, terutama, berupa bahasa.
Awalnya, jiwa adalah anggota alam biasa sebagaimana batu, tumbuhan, dan hewan
lainnya. Seiring perjalanan sejarah, seorang bocah belajar bahasa, kemudian memahami
beragam konsep: adil, baik, buruk, bagus, jahat, salah, benar, dan lain-lain. Saat itu,
seorang bocah mulai memiliki jiwa seutuhnya. Dengan demikian, jiwa manusia adalah
anggota alam raya yang merupakan produk kompleks dari perjalanan sejarah.
Bagaimana pun, alam konseptual jiwa berbeda dengan alam materi. Alam jiwa adalah
alam normatif yang bebas untuk menentukan baik dan buruk. Sedangkan, alam materi
adalah alam yang tunduk dengan aturan hukum alam.

Beberapa alternatif teori di atas membantu kita memahami asal mula jiwa, khususnya
jiwa manusia, dengan pendekatan cahaya sejati berikut ini.

Asal mula jiwa adalah cahaya sejati tetapi penentunya adalah alam materi. Akibatnya,
jiwa berasal dari materi. Kemudian, jiwa menjalani karir bersama materi. Sampai,
akhirnya, jiwa kembali ke cahaya sejati menjadi abadi terbebas dari ikatan materi.

Dinamika cahaya sejati terjadi antara dominating-light dan managing-light. Pada tahap
akhir, managing-light berperan besar mengatur dinamika cahaya. Semetara,
dominating-light terus-menerus memancarkan kekuatan cahaya. Managing-light
bermaksud mengatur materi melalui cahayanya. Tetapi, pengaturan semacam itu tidak
bisa terjadi. Perlu relasi yang sesuai antara managing-light dengan materi. Kita tahu,
bahwa sudah ada jiwa manusia sebelum jiwa diri kita, yaitu jiwa ibu dan bapak kita.

42



Dengan demikian, managing-light meliputi cahaya proto-humanity secara universal.
Untuk kasus manusia pertama, cahaya proto-humanity bersifat murni. Bagaimana pun,
managing-light berhasil mewakili seluruh kompleksitas dinamika cahaya sejati.

Dari sisi materi, perlu kapasitas yang tepat untuk menghadirkan jiwa manusia yang baru.
Sel sperma dari ayah cukup dekat dengan karakter dominating-light tetapi tidak
memadai untuk menghasilkan jiwa. Sel telor dari ibu lebih sempurna karena bersifat
managing-light. Bagaimana pun, sel telor belum siap menghadirkan jiwa.

Materi masih perlu terus bergerak, lebih sempurna, agar memiliki kapasitas
menghadirkan jiwa. Sel sperma bertemu sel telur membentuk janin awal. Pertemuan
karakter dominating dengan managing, pada akhirnya, menghasilkan karakter
managing-light pada janin. Hal ini lebih tepat. Janin bertumbuh kembang di rahim ibu.

Perkembangan janin membuatnya siap untuk menghadirkan jiwa. Managing-light
datang untuk mengatur, management, janin. Tetapi, managing-light tidak berhasil
membangun relasi dengan janin. Pihak janin terus mengembangkan kapasitas untuk
lebih berkembang. Janin berhasil membangun relasi dengan managing -light. Relasi ini
adalah commanding-light yaitu awal dari jiwa manusia. Jadi, di tahap ini, janin material
berhasil menghadirkan jiwa manusia.

Mari kita ringkas proses awal mula jiwa manusia dengan solusi cahaya sejati.

(a) Cahaya sejati berinteraksi dinamis dari Cahaya Maha Cahaya, dominating-light,
sampai managing-light. Semua dinamika ini menjadi persiapan untuk menghadirkan
jiwa.

(b) Alam materi bergerak menyempurna dengan mempertemukan sel sperma dan sel
telor membentuk janin. Perkembangan kapasitas janin berhasil membangun relasi
dengan managing-light yaitu jiwa manusia berupa commanding-light.

(c) Jiwa manusia adalah perkembangan dari janin material sebagai relasi dengan
managing-light sampai Cahaya Maha Cahaya. Jadi, jiwa memiliki relasi yang kuat
dengan materi dan cahaya sejati.

43



Jiwa memiliki kapasitas reseptif, imajinatif, dan rasional. Kapasitas reseptif
memungkinkan jiwa berinteraksi dengan alam sekitar. Kapasitas rasional bebas
menerapkan kemampuan freedom miliknya. Interaksi ini menghasil konsep-konsep
imajinatif oleh jiwa.

3.2 Dari Materi Melebihi Materi

Sadra sepakat dengan Aristo dan Suhrawardi bahwa asal mula jiwa adalah
penyempurnaan dari materi. Awalnya, jiwa adalah forma dari badan janin. Selanjutnya,
jiwa adalah diferensia bagi genus badan manusia. Pergeseran dari forma menjadi
diferensia berlangsung lembut.

Sebagai forma dari badan, jiwa selalu menyatu dengan badan. Forma tidak bisa terpisah
dari materi badan manusia. Sebagai diferensia, jiwa adalah pembeda dari badan-badan
manusia yang bersifat umum. Lebih dari itu, diferensia adalah penentu bagi genus.
Diferensia meliputi genus. Genus, yaitu badan, bisa eksis karena ada diferensia, yaitu
jiwa. Gradasi eksistensi dan gerak substansial menjadi dasar ini semua. Eksistensi yang
lemah, yaitu genus badan, membutuhkan eksistensi yang kuat, yaitu diferensia jiwa.
Tetapi tidak berlaku sebaliknya. Sementara, gerak substansial menjamin bahwa gerak
badan, dan gerak jiwa, selalu menuju ke tingkat eksistensi yang lebih tinggi.

Konsekuensi logis lanjutan adalah jiwa manusia tetap hidup dengan matinya badan
manusia. Karena jiwa adalah diferensia bukan sekedar forma. Tentu saja, pemikir besar
sejak jaman dulu, misal Plato dan Aristo sampai Farabi dan Suhrawardi, yakin bahwa jiwa
tetap abadi setelah kematian badan. Tetapi, argumen Sadra memang paling istimewa.

Argumen Suhrawardi termasuk yang terbaik. Jiwa tetap eksis setelah kematian badan
karena sebab eksistensi jiwa adalah Tuhan Sang Cahaya Maha Cahaya. Badan bukanlah
sebab bagi eksistensi jiwa. Karena Tuhan tetap eksis, maka akibatnya tetap eksis, yaitu
jiwa manusia tetap eksis.

Immanuel Kant perlu argumen moral untuk membuktikan keabadian jiwa setelah
kematian badan. Tuhan Maha Adil. Di dunia ini, kita melihat banyak yang tidak adil.
Orang-orang yang baik banyak yang hidupnya miskin. Sebaliknya, beberapa orang jahat
justru hidup pesta pora berfoya-foya. Jika jiwa manusia hancur setelah matinya badan
maka tidak adil. Jadi harus ditolak ide hancurnya jiwa. Kesimpulannya, jiwa pasti abadi
setelah badan mati agar dapat memperoleh keadilan yang murni.

44



Tentu saja, Sadra juga yakin terhadap eksistensi dan Maha Adilnya Tuhan. Tetapi, cukup
dengan argumen Sadra di atas kita bisa membuktikan keabadian jiwa: (1) gradasi
eksistensi; (2) gerak substansial; (3) penyempurnaan forma menuju diferensia.

3.3 Organ-Organ Jiwa

Jiwa, sebagai diferensia, mengambil alih dominasi badan. Langkah ini menyelesaikan
banyak problem sulit, termasuk, problem dari filosofi pikiran.

Sains naturalis menganggap mata adalah organ penglihatan bagi badan. Kita perlu
merevisinya. Mata adalah organ penglihatan bagi jiwa. Badan adalah media bagi jiwa.
Demikian juga seluruh organ-organ lain. Semua organ bukanlah organ dari badan.
Semua organ adalah organ bagi jiwa.

David Chalmers(1966 —) mengajukan dua problem bagi filosofi pikiran. (1) Hard
problem: bagaimana kita bisa mengalami kesadaran sebagai subyek; bagaimana kita
bisa sadar saya ini adalah saya? (2) Easy problem: bagaimana otak bisa mengolah data-
data yang masuk melalui mata, kemudian, muncul citra atau impresi obyek eksternal;
bagaimana otak memunculkan citra pohon ketika kita melihat pohon di depan rumah?

Problem itu sudah berlalu lebih dari 25 tahun. Sampai sekarang, tidak ada solusi yang
memadai. Tentu saja, tidak akan pernah tercapai solusi yang memadai. Karena filosofi
pikiran berasumsi bahwa mata adalah organ bagi badan. Mereka perlu mengubah
asumsi, yaitu, asumsinya menjadi mata adalah organ bagi jiwa. Kita akan membahas
lebih detil tema visi di bagian bawah: visi eksistensial.

3.4 Imajinasi adalah Pusat

Dari seluruh kekuatan jiwa, fakultas imajinasi adalah paling utama. Kita bisa
menganalisis ini dari naturalisme sains mau pun dari eksistensialisme.

Sains menunjukkan bahwa cahaya dari obyek eksternal, misal pohon, masuk ke mata,
diolah sistem syaraf. Kemudian, otak memunculkan imajinasi citra pohon. Jiwa
memahami citra pohon, dalam imajinasi itu, sebagai ada pohon di alam eksternal.
Pengenalan obyek suara, atau lainnya, secara prinsip sama saja. Gelombang suara
masuk ke telinga, lalu, diolah oleh otak. Otak memunculkan citra atau sinyal suara.

45



Kemudian, jiwa mengenali sinyal imajinasi itu sebagai suara. Jadi, fakultas imajinasi
adalah paling utama.

Eksistensialisme juga menempatkan imajinasi sebagai paling utama. Ada subyek yaitu
jiwa kita. Ada obyek, misal pohon di depan kita. Ada konteks, atau latar, atau situasi,
yang saling berhubungan. Terjadi individuasi eksistensi di antara mereka. Fakultas
imajinasi dari subyek menciptakan imajinasi pohon. Kita memahami imajinasi tersebut
adalah pohon.

Kant mengusulkan pendekatan sintesa yang juga mengutamakan kekuatan imajinasi.
Organ reseptor, misal mata, menerima sinyal-sinyal yang bersesuaian dari alam sekitar.
Berdasar sinyal ini, fakultas imajinasi menciptakan sebuah citra, misal citra pohon. Akal,
atau jiwa manusia, menerapkan konsep-konsep kepada citra pohon itu dan, akhirnya,
akal memahami bahwa obyek tersebut adalah sebuah pohon.

Pendekatan sintesa dari Kant dan eksistensialisme meyakini bahwa kekuatan imajinasi
adalah transendent(al) terhadap materi. Sementara, sains naturalisme meyakini bahwa
imajinasi adalah efek dari materi. Bagaimana pun mereka sepakat bahwa fakultas
imajinasi adalah paling penting.

Kita bisa melanjutkan analisis bahwa jiwa adalah diferensia dari badan sehingga fakultas
imajinasi, fakultas jiwa, memiliki mode eksistensi yang lebih tinggi dari materi.
Konsekuensinya, ketika jiwa terpisah dari badan, kematian badan, maka kekuatan
imajinasi makin jernih. Imajinasi mampu menciptakan realitas secara kreatif tanpa
halangan materi. Fakultas imajinasi menjadi kunci penghubung antara mode eksistensi
material, di alam ini, dengan mode eksistensi yang lebih tinggi yaitu mode psikis dan
intelektual.

3.5 Visi Eksistensial

Kali ini, kita akan mengambil kasus khusus yaitu penglihatan oleh kita atau visi.

(a) Visi adalah realitas eksistensial yang terindividuasi secara konkret. “Saya melihat
pohon” adalah realitas nyata.

46



(b) Visi adalah aktivitas jiwa bukan aktivitas materi. Materi diperlukan hanya sebagai
kondisi.

(c) Ketika terjadi visi “Saya melihat pohon” maka, saat itu juga, jiwa menciptakan
imajinasi “Saya melihat pohon”.

(d) Ketika "Saya melihat pohon” memang benar saya melihat pohon yang ada di alam
eksternal. Asumsikan sebagai kasus visi sejati, bukan ilusi atau delusi. Jadi, eksistensi
konkret.

(e) Tetapi, jiwa menciptakan dan melihat imajinasi “Saya melihat pohon.”

(f) Kita berada dalam kompleksitas makrokosmos, makros, “Saya melihat pohon” di alam
eksternal dan mikrokosmos, mikros, “Saya melihat pohon” di alam internal imajinasi.

(9) Mikros identik dengan makros.

Beberapa orang sepakat dan menerima pernyataan (g) mikros identik dengan makros.
Beberapa orang lainnya, misal Fazlur Rahman, masih penasaran: “Bagaimana hubungan
mikros dengan makros? Bagaimana hubungan imajinasi dengan realitas?”

Sadra menjawab, “Hubungan tersebut adalah aksidental.”

Rahman kecewa dengan jawaban tersebut. Rahman menyebut Sadra sebagai realis
idealis. Realis karena mengakui alam eksternal sebagai eksistensi obyektif. Sadra dan
murid-muridnya akan setuju ini. Idealis karena yang diketahui adalah imajinasi, atau
mikros. Murid-murid Sadra bisa saja keberatan.

Lalu, jawaban apa yang diharapkan oleh Rahman? Relasi substansial? Relasi esensial?
Relasi eksistensial? Saya tidak menemukan rekomendasi dari Rahman.

Solusi Sadra berupa relasi aksidental memberi keuntungan. Karena hanya aksidental
maka mikros bisa melepaskan makros bila diperlukan. Ketika mikros sudah berkembang
baik, makros tidak penting lagi. Jiwa bisa hidup di dunia mikros yang sudah
berkembang itu. Hal ini terjadi ketika jiwa meninggalkan badan dalam peristiwa

47



kematian badan. Jiwa terus maju bersama mikros dalam mode-psikis dan mode-
intelektual. Jiwa bisa hidup di surga tanpa terbatasi oleh alam materi.

Rahman, barangkali, bisa mengusulkan solusi berupa relasi eksistensial sebagai mana
konsep dasein dari Heidegger. Dasein, atau manusia ontologis, selalu peduli sebagai
being-in-the-world. Manusia tidak bisa hidup hanya dengan dirinya sendiri. Manusia
selalu berada dalam dunia. Andai manusia bisa lepas dari dunia ini, maka, dia akan
berada dalam dunia yang lain. Relasi mikros dan makros adalah relasi eksistensial yang
bersifat niscaya. Apakah Sadra akan setuju?

Kita akan mempertimbangkan solusi Hegel, dulu, berupa dialektika.

3.6 Dialektika Futuristik

Murid-murid Sadra, tampaknya, tidak setuju dengan Hegel. Lantaran Hegel
menggunakan istilah kontradiksi sebagai landasan ontologi. Sementara, murid-murid
Sadra lebih mendukung konsep non-kontradiksi sesuai logika Aristo. Andai, kita
bersedia mendalami dialektika Hegel, maka, akan menemukan banyak ide menarik.

Tesis berdialektika dengan anti-tesis menghasilkan sintesis. Gambaran dialektika sintesis,
seperti di atas, sering dikenal umum meski tidak tepat untuk menggambarkan dialektika
Hegel. Di sini, saya juga akan memodifikasi dialektika Hegel agar lebih tepat
menggambarkan relasi antara mikros dan makros adalah relasi dialektika.

(1) Realitas eksistensi adalah “Saya melihat pohon”. Eksistensi ini terindividuasi secara
konkret lengkap dengan subyek, obyek, dan konteks. Makros. Selanjutnya, manusia
berpikir.

(2) Esensi adalah yang paling utama dari realitas eksistensi di atas. Banyak aspek-aspek
aksidental dari realitas perlu dibersihkan agar tersisa aspek esensial saja. Mikros. Terjadi
pertentangan, Hegel menyebutnya kontradiksi, antara mikros dan makros.

(3) Becoming. Dialektika antara mikros yang kembali kepada makros menghasilkan
sintesis baru yang merangkul mikros dan makros yaitu becoming. Tetapi, becoming ini
adalah realitas eksistensi pada level yang lebih tinggi. Jadi, becoming adalah eksistensi
itu sendiri. Proses kembali ke (1) realitas eksistensi.

48



Jadi relasi antara imajinasi dan realitas, antara esensi dan eksistensi, antara mikros dan
makros, adalah relasi dialektika. Jika kita memulai dialektika dengan mengutamakan
realitas eksistensi seperti di atas, maka, relasi dialektika adalah relasi eksistensial.
Beberapa tulisan Hegel selaras dengan pandangan ini.

Tetapi, sebagian besar karya Hegel justru menunjukkan dialektika dimulai dari spirit,
dimulai dari mikros. Spirit menemui anti-spirit, mereka berdialektika menghasilkan
sintesis becoming yang merupakan spirit-baru. Dialektika berlanjut terus menuju spirit
absolut. Dalam perspektif ini, spirit adalah esensi. Dengan demikian, kita bisa membaca
relasi dialektika sebagai relasi esensial — dan relasi eksistensial.

Mikros adalah identik dengan makros. Relasi esensial, atau pun relasi eksistensial, antara
mikros dan makros adalah relasi identitas atau relasi transparansi diri sendiri. Sehingga,
kontradiksi hanya terjadi dari status mikros sebagai esensi dengan makros sebagai
eksistensi. Di masa lebih awal, Porphyry (234 — 305) mengklaim identitas antara subyek
akal dan obyek akal. Intellect identik dengan intelligible. Sadra setuju dengan konsep
identitas ini.

Selanjutnya, kita akan membahas dasein dari Heidegger yang dengan tegas menyatakan
relasi mikros dan makros adalah relasi eksistensial. Hanya saja, relasi eksistensial bisa
dalam mode otentik atau mode tidak otentik.

Dasein adalah eksistensi yang peduli dengan eksistensi dirinya selalu dalam dunia,
being-in-the-world, dan dalam rangkulan masa depan, masa lalu, dan masa kini. Dengan
demikian, manusia ontologis memiliki relasi eksistensial yang sangat kuat dengan dunia
dan waktu. Kesadaran diri seseorang sebagai subyek, yang berbeda dengan obyek
eksternal, adalah reduksi yang tidak memadai terhadap dasein, being-in-the-world.

(a) Realitas adalah being atau eksistensi terindividuasi secara konkret. Tetapi, kita perlu
bertanya apa makna-realitas? Apa makna-being? Apa makna-konkret? Apa makna-
eksistensi? Apa makna-ada?

(b) Kita perlu memilih kajian awal terhadap realitas eksistensi. Eksistensi mana yang bisa
menjadi awal kajian? Kita memilih dasein yaitu eksistensi yang bertanya tentang makna-
eksistensi. Dan spesies manusia adalah eksistensi yang bisa bertanya tentang eksistensi.
Jadi, manusia adalah dasein. Awal kajian kita adalah dasein sebagai manusia ontologis.

49



(c) Dasein sudah ada dalam dunia, being-in-the-world. Dasein, termasuk diri kita, tidak
bisa membuktikan eksistensi dunia. Karena dunia sudah selalu mendahului bukti yang
kita ajukan. Atau, setiap bukti justru membutuhkan eksistensi dunia. Tugas kita adalah
memaknai dunia dan memaknai semua yang ada.

(d) Dasein memandang dunia sebagai (1) ready-at-hand yang bermakna bagi dasein.
Kemudian, dasein memikirkan dunia sebagai (2) present-at-hand sebagai konsep umum.
“Saya melihat pohon” adalah eksistensi konkret yang menghasilkan buah-buahan bagi
saya. Dalam kasus ini, pohon adalah (1) ready-at-hand. Kemudian saya berpikir pohon
adalah sejenis tumbuh-tumbuhan yang beda dengan binatang. Konsep pohon sebagai
tumbuhan adalah (2) present-at-hand.

(e) Dasein memiliki relasi eksistensial dengan (1) ready-at-hand. Sementara, dengan (2)
present-at-hand dasein terhubung secara aksidental.

(f) Dasein memaknai dunia berdasar horison waktu — masa depan, masa lalu, dan masa
kini. Masa kini memaparkan suatu eksistensi dan menyembunyikan eksistensi lain —
masa depan dan masa lalu. Bagaimana pun semua eksistensi memang eksis baik
eksistensi masa kini, masa depan, mau pun masa lalu. Untuk menekankan nilai penting
masa depan, saya menyebut dasein berorientasi futuristik.

(9) Mikros adalah dasein dan makros adalah dunia. Mikros terhubung dengan makros
secara eksistensial bila makros adalah ready-at-hand; (1) mode otentik . Tetapi, hanya
terhubung aksidental jika makros adalah present-at-hand; (2) mode tidak otentik.

Kesimpulan kita: relasi antara imajinasi yang identik dengan realitas adalah relasi
eksistensial. Relasi antara mikros yang identik dengan makros adalah relasi eksistensial.
Relasi antara esensi wujud mental yang identik dengan eksistensi konkret adalah relasi
eksistensial. Hanya saja, manusia bisa memilih relasi aksidental terhadap dunia. Mereka
terfokus, tergoda, kepada realitas-realitas aksidental. Kita akan membahas tema ini lebih
detil pada "Bagian 3: Masa Depan Jiwa.”

Kita perlu mencatat perbedaan antara (1) dunia dan (2) lingkungan. Dunia melibatkan
peran manusia meliputi alam dan budaya. Sedangkan lingkungan adalah alam secara
alamiah. Kucing tidak eksis dalam dunia tetapi eksis dalam lingkungan. Hanya manusia
yang hidup dalam dunia, dalam arti, sepenuhnya. Manusia menciptakan bahasa,

50



matematika, seni, hukum, teknologi, politik, dan budaya secara luas, kemudian, manusia
hidup di dalamnya, bersamanya.

3.7 Lingkaran Status Jiwa

Umumnya, kita memahami, jiwa manusia hadir di dunia ketika badan janin sudah siap
secara sempurna.

(1) Mode eksistensi material. Jiwa manusia hadir di dunia material seperti kita saat ini.
Jiwa memanfaatkan kekuatan badan untuk berhubungan dengan dunia material
eksternal. Jiwa merasakan berbagai kekurangan, lapar, lemah, bodoh, derita, dan lain-
lain, kemudian berjuang untuk meraih kesempurnaan.

(2) Mode eksistensi psikis. Mode psikis merupakan eksistensi yang lebih tinggi dari
eksistensi material. Pengetahuan dan imajinasi berada dalam mode psikis. Tetapi, karena
kita masih berada di alam material maka alam material adalah penghalang dan,
sekaligus, sarana untuk kesempurnaan mode psikis. Suatu saat nanti, ketika jiwa sudah
terbebas dari ikatan material maka mode psikis menjadi terang-benderang.

(3) Mode eksistensi intelektual. Jiwa meraih kesempurnaan tertinggi dalam mode
intelektual.

Menariknya, Sadra meyakini bahwa jiwa manusia sebelum berada di mode (1) material,
jiwa sudah pernah berada di mode (2) psikis dan mode (3) intelektual. Sadra
mendasarkan argumen dengan membuat interpretasi terhadap Plato dan ajaran agama.
Dengan demikian, status mode jiwa manusia bersifat melingkar. (a) Pre-eksistensi, yang
berada, dalam mode psikis dan intelektual. (b) Kemudian, lahir ke dunia, gerak masuk ke
mode eksistensi material. (c) Dan akhirnya, meninggal dunia, kembali ke mode eksistensi
psikis dan intelektual. Kalijaga mengajarkan konsep “Sangkan Paraning Dumadi.” Kita
berasal dari Tuhan dan sedang menempuh perjalanan menuju Tuhan.

Lanjut ke: Bagian 3: Masa Depan Jiwa
Kembali ke: Kapital Jiwa

51


https://pamanapiq.com/2023/06/26/masa-depan-jiwa/
https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/

Bagian 3: Masa Depan Jiwa

Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra

Masa depan jiwa. Bayi, anak-anak, remaja, lalu tua. Kemudian apa? Kita perlu mengkaji
masa tua dan nasib jiwa setelah tidak berada di dunia. Kita perlu membahas masa
depan jiwa.

1. Pendahuluan
2. Problema Waktu

3. Wacana Masa Depan Jiwa

Wacana 3.1: Keragaman Dunia

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna
Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi
Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan
Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka

4 Wacana Analisa

4.1 Modus Dunia

4.2 Ragam Definisi

4.3 Makna Kematian

4.4 Disrupsi

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka

4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik
4.7 Tanda Tanya

1. Pendahuluan

Tentu saja, kita peduli akan nasib masa depan jiwa kita. Apa yang akan terjadi esok hari
pada diri ini? Bagaimana nasib diri setelah mati?

Tidak ada orang yang pernah mati lalu hidup lagi untuk menceritakan pengalaman
setelah dia mati. Andai ada orang yang seperti itu, kita dan semua orang berhak untuk
tidak percaya cerita dari dia. Memang rumitkan? Sementara, pengalaman orang yang

52



pernah mati suri atau pernah dekat mati juga beragam. Kadang saling bertentangan.
Ada yang melihat cahaya begitu membahagiakan. Orang memaknai pengalaman seperti
itu sebagai pengalaman spiritual. Ada juga yang mengalami gelap saja. Hilang saja.
Tidak ada apa-apa. Istirahat dengan tenang saja. Bahkan, untuk satu pengalaman yang
sama tentang kematian, masing-masing orang bisa memberi makna berbeda-beda.

Di bagian 3 ini, kita akan membahas tema masa depan, termasuk eksistensi setelah mati,
dengan hati-hati.

2. Problema Waktu

Waktu begitu jelas mengalir setiap saat. Tetapi, apa itu waktu sebenarnya? Tidak mudah
menjawabnya. Kita bisa melihat gerak jarum jam menunjukkan waktu 1 detik. Kita bisa
melihat matahari terbit dan besok terbit lagi menunjukkan waktu 1 hari. Kita bisa
melihat bulan purnama lagi menunjukkan waktu 1 bulan. Bagaimana pun, waktu masih
tersembunyi dari peristiwa-peristiwa yang menunjukkan waktu.

Ada waktu yang kita anggap jelas yaitu masa kini. Sementara, masa lalu dan masa depan
tampak hanya samar-samar. Waktu membentang dari masa depan, masa lalu, dan masa
kini. Kita akan membahas problema waktu di bagian “Wacana Analisa.”

3. Wacana Masa Depan Jiwa

Kita membahas tema masa depan jiwa dalam lima wacana.

Wacana 3.1: Keragaman Dunia

Dunia memang beragam, bahkan, banyak ragam. Tetapi, rumah eksistensi hanya satu.
Anda tetap bisa mengenali Ibu Anda adalah satu orang yang sama. Meski ibu berganti-
ganti seribu baju. Meski ibu membacakan puluhan buku. Meski ibu mengolah ratusan
bumbu. Dia adalah satu orang yang sama: Ibu Anda. Eksistensi Ibu Anda adalah satu itu.
Rumah eksistensi ibu hanya satu yaitu Ibu Anda yang nyata sebagai seorang individu.
(319) The worlds and instantiations (nasha’at) are many, but the house of existence (dar
al-wujud) is one because although the worlds are many, they are enclosed by each other
and all of them are subsumed into three instantiations: [ (1) material, (2) intermediate,
(3) intellectual. ]

53



(319) Dunia dan model-modelnya adalah banyak, tetapi rumah eksistensi adalah satu
karena meski dunia beragam, mereka saling membungkus diri dan masuk dalam tiga
model: [ (1) dunia material, (2) dunia tengah, (3) dunia intelektual].

Kita bisa mengelompokkan keragaman dunia menjadi hanya tiga model atau tiga
tingkat: (1) dunia material, (2) dunia tengah atau dunia imajinasi, (3) dunia intelektual.

(319)

[1.] The lowest is this material world which transforms and decays and has places and
conditions. This world is the world of contradiction and competition, and it must
disappear and come to an end. The same is true of everything that exists in it or has a
connection with it; namely, it is followed by disappearance, disintegration, and an end.
[2.] The intermediate world is the world of extended forms (‘alam al-suwar al-
miqgdariyya) that are separated from matter, [but] they are receptive of contraries and
they are the carriers of possibilities and potentialities.

[3.] The highest of these worlds is the world of the intellectual forms (suwar ‘aqliyya) and
the divine forms (muthul ilahiyya)

(319)

[1] Yang terendah adalah dunia material ini yang [1] berubah dan rusak dan [2] perlu
tempat dan syarat. Dunia ini adalah dunia kontradiksi dan kompetisi dan pasti lenyap
dan sampai ke ujung akhir. Hal yang sama juga terjadi pada yang eksis di dalamnya atau
yang berhubungan dengannya, yaitu, ikut lenyap, runtuh, dan berakhir.

[2] Yang tengah adalah dunia forma extended yang terlepas dari materi, [tetapi] mereka
reseptif terhadap kontradiksi dan mereka adalah pembawa posibilitas dan potensialitas.

[3] Yang tertinggi dari dunia-dunia ini adalah dunia forma intelektual dan forma ilahiah.

Dunia tengah memiliki peran penting: membawa posibilitas dan potensialitas.

(320) The first world is this material world which has neither stability nor endurance
(baga’). The last two worlds are both enduring and have neither disappearance nor an
end. One of them is divided into (two realms): (The first is) the paradise of the blissful
people who are the righteous, and (the second is) the hell of the damned who are the
“companions of the left hand.” (Q 56: 9). The other world is the holy world, which is the

54



paradise of those who are the foremost in faith and the proximate to God, and it is the
goal of the archetypal angels.

(320) Dunia yang pertama adalah dunia material yang tidak stabil tidak pula abadi. Dua
dunia lainnya adalah abadi dan [1] tidak musnah dan [2] tidak berakhir. Satu dari mereka
terbagi menjadi (dua): [1] surga bagi orang-orang yang bahagia yaitu mereka yang
benar, dan [2] neraka terkutuk bagi mereka “golongan kiri.” (Q 56: 9). Dunia yang lain
adalah [3] dunia suci, surga bagi mereka yang kuat iman dan dekat dengan Tuhan, dan
ini adalah tujuan para malaikat tertinggi.

Dunia tertinggi adalah bagi mereka yang paling teguh iman dan dekat dengan Tuhan.

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna

Pada waktunya, kita pasti mati. Apa yang Anda siapkan ketika mati? Bagaimana nasib
Anda setelah mati? Tetapi, apa sejatinya mati?

(321) It must be known that the meaning of the necessity of death and its being a
natural (event) is not as the materialists and the physicians have asserted; that is, since
the bodily powers are limited in their actions and reactions, annihilation must take place.
For it is possible that a bodily power continues performing unlimited activities through
renewal of the Divine assistance. This answer is applied too for other proofs that are
based on the necessity of depletion of the (bodily) power and its expiration. Rather, the
cause of death is the soul’s gradual perfection and its (becoming) independent in
existence.

(321) Harus dipahami bahwa makna niscaya kematian dan kejadian alaminya bukanlah
seperti yang dinyatakan oleh materialis atau fisikawan; yaitu, [menurut mereka] karena
kemampuan badan terbatas dalam aksi dan reaksi, maka, pasti akan terjadi kemusnahan
[kematian]. Karena mungkin saja badan tetap memiliki kemampuan aksi tak terbatas
yang senantiasa diperbarui dengan bantuan Yang Maha Kuasa. Jawaban ini juga bisa
diterapkan sebagai bukti tambahan [terhadap argumen] yang didasarkan pada
keniscayaan pelemahan dan usangnya kemampuan badan. Yang lebih benar, penyebab
kematian adalah [1] proses penyempurnaan jiwa secara gradual [2] dan (menjadi)
eksistensi yang mandiri [dari badan].

Mati adalah proses penyempurnaan jiwa. Ketika jiwa makin maju lebih sempurna maka
jiwa lebih bebas, lebih terbebas, dari ikatan dunia materi. Sampai suatu saat, jiwa benar-
benar tidak memerlukan materi, atau materi tidak lagi memadai bagi jiwa, maka jiwa

55



meninggalkan materi atau badan. Peristiwa itulah disebut sebagai kematian. Setelah itu,
jiwa melanjutkan perjalanan yang masih panjang.

(321) The soul through its (substantial) motion and its natural endeavor moves toward
another world, and when it gradually becomes stronger and its existence becomes
another mode of existence, its connection with this (physical) body is severed and is
replaced by another body that is acquired in accordance with its moral conduct and its
psychic state. Thus, what first essentially occurs to it is a second life that accidentally
causes the disappearance of the first (material) life. Thus, death occurs accidentally, not
essentially; otherwise, it has no point since it entails that nothingness is something
natural, whereas [in fact], everything is moving toward perfection and is travelling
toward the active principle. But those who end their journey at the ultimate goal are but
a few individuals and they are only from among human species; not from other species
(i.e., plants and animals). If it is supposed that some other species arrived through its
laborious and continuous movement at the Divine Realm (al-hadra al-ilahiyya), then it
must necessarily arrive first at the gate of humanity and then from it (move) toward the
Holy Realm (al-hadra al-qudsiyya). This is because the reality of the human being is
God's gate through which He is approached.

(321) Melalui gerak (substansial) dan kecenderungan alamiah, jiwa menuju ke dunia
yang lain, dan ketika bertahap makin kuat dan mode eksistensinya berganti dengan
yang lain, ikatannya dengan badan (fisikal) ini terputus dan digantikan dengan badan
lain yang bersesuaian dengan kondisi moral dan psikisnya. Jadi, kejadian [1] paling
esensial adalah pada kehidupan kedua yang menjadi sebab [2] kerusakan material,
secara aksidental, terhadap kehidupan pertama. Sehingga, kematian terjadi secara
aksidental, bukan esensial; bila tidak demikian, berkonsekuensi bahwa ketiadaan
menjadi sesuatu yang alamiah, padahal [faktanya], segala sesuatu menuju
penyempurnaan dan bergerak maju sesuai prinsip aktif. Tetapi hanya sedikit, mereka
yang berhasil meraih tujuan tertinggi, dan mereka hanya dari spesies manusia; bukan
dari spesies lain (tumbuhan atau binatang). Jika diasumsikan spesies lain bisa meraih
melalui kerja keras dan gerak terus menerus di Hadirat llahi, maka mereka harus
mencapai tingkat kemanusiaan dulu kemudian menuju Hadirat Suci. Karena manusia
adalah gerbang Tuhan, yang melaluinya, Dia mendekat.

Hanya manusia yang mampu meraih tujuan tertinggi. Itu pun, hanya sedikit manusia
yang berhasil.

(322) Generally speaking, since a human being, from the start of its origination and
becoming, is in (a states of) existential renewal, substantial intensity, and innate

56



orientation toward the hereafter, and then toward the Holy Realm, it is necessary that it,
through the essential transformation and substantial intensity, arrive at a degree of
existence in which it detaches itself from the worldly natural body and becomes free and
sufficient by itself with no need for that [body] to occupy all or part of its faculties. Thus,
the individual's existence is transformed into the hereafter existence (wujid ukhrawi)
since the relation of this life to the hereafter is the [same as] the relation of deficiency to
perfection, and the relation of a child to an adult. A human being as long as it is a
material being is like a child who needs, due to the weakness of its existence and the
deficiency of its substance, a cradle which is the body, and to a place which is temporal
world (dunya), and to a carrier (dabba) which is time. When it reached its substantial
limit and arrived at its utmost formal hereafter intensity, it departs this house to the
house of stability.

(322) Secara umum, karena manusia, sejak awal dan penciptaannya, adalah dalam
(keadaan) [1] pembaharuan ekistensial, [2] intensifikasi substansial, [3] kecenderungan
bawaan menuju akhirat, [4] dan menuju Hadirat Suci, niscaya, melalui [1] transformasi
esensial dan [2] intensifikasi substansial, akan tiba ke derajat eksistensi yang [1] terlepas
dari materi dan bebas dan [2] mandiri dari [badan] untuk mencakup semua dan bagian
dari fakultas-fakultas. Jadi, eksistensi individual bertansformasi menjadi eksistensi
akhirat karena relasi hidup ini dengan kehidupan akhirat adalah mirip relasi antara
kekurangan dengan kesempurnaan atau relasi antara anak-anak dengan dewasa.
Seorang manusia selama dalam dunia material mirip dengan seorang anak yang
bergantung pada, karena lemahnya eksistensi dan kekurangan substansial, sebuah [1]
sandaran badan, [2] pemberi tempat dunia temporal, [3] pembawa waktu. Ketika dia
mencapai batas substansial dan tiba pada puncak intensitas formal hari nanti, maka dia
meninggalkan rumah ini menuju rumah stabilitas.

Kapasitas dunia material terbatas untuk menampung kemajuan eksistensi manusia.
Manusia perlu kapasitas yang lebih luas yaitu akhirat sebagai rumah stabilitas.

(322) This degree of substantiality, actuality, and independence is common to the
believer and nonbeliever, to the monotheist and polytheist, the one who denies God's
attributes, and many animals that have the faculty of imagination in actuality. There is
no contradiction between the existential perfection and substantial independency and
the misery and punishment in hell fire, the painful chastisement, the eating from the tree
of "zaqqum” (Q37: 62; 44:43; 56: 52), and drinking the boiling water (Q6: 70; 10:4; 38:
57). Rather, it confirms it because the strength of existence and its intensification and
departing from material bodies certainly cause intensification of perceiving the agony
and the suffering from the psychological diseases that had been forgotten due to the
numbness of nature and the veil on the insight (basira). When the veil is lifted,

57



chastisement arrives. And “in the morning the travelers would appreciate their night
journey”.

(322) Derajat [1] susbtansialitas, [2] aktualitas, dan [3] kemandirian ini adalah wajar bagi
orang beriman atau tidak beriman, monotheis atau politheis, penolak sifat-sifat Tuhan,
dan beragam binatang yang memiliki fakultas imajinasi dalam aktualitas. Tidak ada
kontradiksi antara [1] penyempurnaan eksistensi dan kemandirian substansi dengan [2]
derita dan hukuman di neraka, pedih tiada tara, makan dari pohon “zaqqum” (Q37: 62;
44:43; 56: 52), dan minum dari air yang mendidih (Q6: 70; 10:4; 38: 57). Lebih tepatnya,
hal ini menguatkan bahwa karena [1] kekuatan eksistensi, dan [2] intensifikasinya, dan
[3] pembebasan dari badan materi niscaya menyebabkan intensifikasi kepekaan
terhadap sakit dan derita dari penyakit psikologis yang selama ini mereka lupakan
akibat dari [1] bebal alami dan [2] terhalangnya pandangan. Ketika penghalang
disingkirkan, hukuman datang. Dan “di pagi hari, para pelancong akan mengapresiasi
perjalanan malam mereka.”

Penyempurnaan eksistensi bisa saja berupa siksa pedih bagi seseorang. Tidak ada
kontradiksi di sini. Hanya terjadi, terbukanya realitas sebenarnya. Selama di dunia materi,
seseorang bisa terjebak dalam ilusi atau delusi.

(322) The ancient philosophers mentioned that the definition of human being is: “the
substance that senses, speaks, and dies.” They have regarded death as the part that
completes the definition of human being. The meaning of death here is not
nothingness; rather, its meaning is part of the returning motion toward the final goal—I
mean, the transference from this life to the hereafter. Thus, in this sense death is a
natural event that necessitates the annihilation of the material body. This is because
every mover, unless it passes all the supposed limits that exist between the beginning
and the end of the road, cannot reach the end and the ultimate goal. The human being,
unless he departs from this life and passes all the natural limits, and then the psychic
limits, will not reach the vicinity of God, and he will not deserve the station of servitude.
Death is the first station of the hereafter and the last degree of the material life. Death is
like an isthmus (barzakh) between two poles and a barrier between two houses: the
house of the material life and the house of the hereafter. Perhaps a human being after
departing this life will become prisoned in one of the intermediary worlds for a long or
short time. He might ascend quickly through the light of knowledge, the power of pious
deeds, the divine attraction, or intercession of the intercessors. The last who will
intercedes is the most merciful, as it is narrated in the tradition.

(322) Pemikir kuno menyebutkan definisi manusia adalah: “substansi yang mengindera,
berbicara, dan mati.” Mereka memasukkan kematian sebagai bagian lengkap dari

58



manusia. Makna kematian di sini bukanlah kemusnahan; tetapi, adalah bagian dari gerak
kembali menuju tujuan akhir; maksudnya, perpindahan dari hidup di sini menjadi hidup
di hari nanti. Jadi, dengan makna ini, kematian adalah kejadian alami yang pasti untuk
melepaskan ikatan badan material. Hal ini karena setiap pejalan, kecuali melampaui
batas yang ada antara awal dan akhir jalan, tidak akan mencapai ujung dan tujuan
akhirnya. Manusia, kecuali [1] melepaskan ikatan hidup ini dan melampaui batasan
alami, dan [2] kemudian melampaui batasan psikis, tidak akan meraih kedekatan dengan
Tuhan, dan tidak layak berada pada posisi pengabdian. Kematian adalah tahap pertama
kehidupan nanti dan derajat akhir kehidupan alam materi ini. Kematian adalah mirip
itsmus (barzakh) antara dua kutub dan jembatan antara dua rumah: rumah kehidupan
material dan rumah akhirat. Bisa jadi, manusia setelah lepas dari hidup ini tertahan di
dunia tengah dalam [1] waktu yang lama atau [2] singkat saja. Dia naik dengan cepat
melalui [1] ilmu pengetahuan, [2] kekuatan amal, [3] keterpikatan ruhaniah, atau [4]
tingkatan demi tingkatan. Dia yang sampai tingkatan terakhir adalah paling penuh
pesona, sebagaimana dikisahkan dalam riwayat.

Kematian adalah bagian alami dari setiap manusia. Mati bukan berarti musnah. Mati
adalah melanjutkan perjalanan ke kehidupan baru.

(323) These are principles and laws which we have explained and discussed detail and
that we have firmly established by luminous demonstrations and by conclusive
evidences in our books, especially in “The Four Journeys.” A person who deeply
contemplates them and has a pure nature devoid of deviation from that which is right,
rejecting envy, stubbornness, and obstinacy, will have no doubt concerning the issue of
the Return and the belief that this body itself will be resurrected in the hereafter in the
form of the bodies.

(323) Prinsip-prinsip dan hukum-hukum ini sudah kami jelaskan dan kami bahas detail
dan kami buktikan dengan jelas dan meyakinkan dalam buku kami, khususnya “Asfar”
[atau "Empat Perjalanan.”] Seseorang yang merenunginya secara mendalam dan bersih
dari penyimpangan kebenaran dan menolak [1] iri dengki, [2] keras kepala, dan [3]
dungu akan mengkaji, tanpa ragu, tema “"Kembali” dan keyakinan bahwa badan ini akan
dibangkitkan kembali di hari akhir dalam forma badan-badan.

Kita bisa merujuk ke buku “Asfar” untuk memperoleh argumen dan bukti yang lebih
lengkap dan meyakinkan mengenai tema “Kembali” ini.

(323) This topic (The Return) is the best of knowledge in rank and the greatest in quality
and its path is the most subtle. | have spent many years of my life in exercising

59



meticulous thought and deep insight, abandoning the company of people, occupying
myself with the invocation of God, thinking deeply about His book, and contemplating
many prophetic traditions that reached us through the household of the prophet—
peace be upon him who declares those traditions and upon his household—until the
issue becomes clear, the truth arrives, and the decree of God and His light and proof
became clear without relying on a teacher’s instruction or reading a book. This is
because | have not seen on earth any person who has a (worthy) idea about the science
of the Return (‘ilm al-ma‘ad), nor did | find a book in which there is a demonstrative
explanation and a conclusive opinion and belief concerning the resurrection of the
bodies and corpses. | also did not find in the heritage of the famous philosophers or in
the books of ancient philosophers an opinion about this issue that cures the sick and
quenches the one who is thirsty. Nor did | find in the fabrications of the modern
philosophers and the theologians (anything) except conjectures and guesses, or just
imitations of others, narrating the traditions, and relying on the sensible. Since belief is a
light that God throws in the heart of the believer, it cannot be acquired by senses, and
cannot be obtained from narration, from writing, from hearing, or from testimony. “This
is the grace of God which He grants to whomever He wills, and God is the possessor of a
great grace.” (Q57: 21)

(323) Topik ini (Kembali) adalah [1] pengetahuan dengan derajat terbaik dan [2] kualitas
terhebat dan [3] paling lembut jalurnya. Saya [Sadra] telah menghabiskan waktu
bertahun-tahun [1] mengkaji beragam pemikiran dan wawasan mendalam, [2]
memisahkan diri dari keramaian orang, [3] memenuhi diri dengan perintah Tuhan, [4]
mendalami kitab suci-Nya, [5] merenungi banyak hadis Nabi dan mendekatinya melalui
keluarga Nabi — salam untuk beliau dan yang meriwayatkan dan atas keluarga beliau —
sampai [a] semua masalah menjadi jelas, [b] kebenaran datang, [c] dan kuasa Tuhan dan
cahaya-Nya dan bukti menjadi jelas tanpa bersandar pada [1] arahan guru atau [2]
membaca buku. Hal ini disebabkan oleh karena [1] saya tidak menemukan seorang pun
di muka bumi ini yang memiliki ide (memadai) tentang ilmu Kembali, atau tidak pula [2]
saya menemukan buku yang di dalamnya menjelaskan dan berisi bukti yang jelas dan
kesimpulan meyakinkan berkenaan kebangkitan kembali badan dan orang mati. [3] Saya
tidak pula menemukan warisan dari filsuf ternama atau [4] buku dari filsuf kuno suatu
opini tentang isu ini yang aman dari kelemahan dan memuaskan orang yang dahaga. [5]
Tidak pula saya menemukan dalam karya filsuf modern dan teolog kecuali perkiraan dan
dugaan, atau imitasi dari yang lain, narasi dari tradisi, atau sekedar bersandar
pengamatan. Karena iman adalah cahaya yang Tuhan limpahkan ke hati orang yang
beriman, iman tidak bisa diperoleh dari indera, tidak bisa dari cerita, dari tulisan, dari
pendengaran, dari testimoni. “Itulah karunia Allah, yang diberikan kepada siapa yang Dia
kehendaki. Dan Allah pemilik karunia yang agung.” (Q57: 21)

60



Tema Kembali, atau Hari Kembali, adalah pembahasan teramat penting dan paling
lembut. Kita membutuhkan komitmen intelektual dan komitmen moral yang tinggi.

(323) The essay was completed by the hand of one who is in need of the mercy of the
Eternal God, Muhammad b. Ibrahim who is known as “Sadr al-Shirazi,” may God gives
them their book in their right hands. | wrote this in a state of praising God, venerating
His greatness, and glorifying Him, and offering my prayer to His prophet and his family,
asking forgiveness for my sins and wrong doings.

(323) Karya ini diselesaikan oleh tangan seseorang yang membutuhkan karunia Tuhan
Maha Abadi, Muhammad bin Ibrahim yang dikenal sebagai “Sadra al Shirazi,” semoga
Tuhan menganugerahi buku mereka pada tangan kanan. Saya menulis ini dalam
suasana memuji Tuhan, mengagungkan kebesaran Nya, dan memuja Nya, dan
menyampaikan salamku kepada Nabi Nya dan keluarganya, memohon ampunan atas
dosa dan kesalahanku.

Seluruh wacana, dari Wacana 1.1 sampai Wacana 3.2, bersumber dari karya Sadra
berjudul “Zaad Musafir” atau “Bekal Pengembara.” Wacana berikutnya tetap bersumber
dari karya Sadra tetapi dari buku yang berbeda.

Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi

Kita mengalami hidup di dunia ini secara langsung. Kita bukan hidup melalui
representasi, bukan melalui pencitraan, dan bukan melalui aksi interpretasi. Kita benar-
benar hidup secara langsung: kita benar-benar bahagia, kita benar-benar berduka, kita
benar-benar minum air segar, kita benar-benar luka tertusuk duri, kita benar-benar
terpesona oleh cinta.

Pengalaman hidup nyata di alam eksternal itu, di saat yang sama, semua tersembunyi
berada dalam eksistensi diri kita sendiri. Semua yang eksis di alam eksternal itu juga
eksis dalam wujud kita sendiri. Semua kebaikan Anda kepada tetangga adalah kebaikan
kepada diri sendiri. Semua bakti Anda kepada negara adalah bakti kepada diri sendiri.
Orang yang jahat mencuri dan korupsi adalah merusak diri mereka sendiri. Semua amal
kebaikan Anda adalah, juga, kebaikan kepada eksistensi diri sendiri.

(323) All that man actually conceives or perceives—whether through intellection or
sensation, and whether in this world or in the hereafter—are not things separate from

61



his reality and different from his being. Rather, that which he perceives exists in his
being, not in something else.

(323) Semua yang orang pahami dan persepsi — apakah melalui intelek atau indera, dan
apakah di dunia ini atau dunia nanti — bukanlah sesuatu yang [1] terpisah dari realitas
dirinya dan [2] berbeda dari wujud dirinya. Yang lebih benar, apa yang dia persepsi eksis
di dalam wujud dirinya, bukan dalam sesuatu yang lain.

Bahkan, semua rahasia kehidupan setelah mati juga ada dalam diri kita sendiri. Dengan

demikian, diri kita menyimpan seluruh khazanah semesta. Kita memiliki bekal kreativitas
tanpa batas. Atau, kreativitas selalu mampu menerobos setiap batas. Tugas kita adalah

mengungkapkan kreativitas menjadi karya-karya penuh kualitas.

Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan

Kita memiliki masa depan. Manusia memiliki masa depan. Atau, manusia adalah milik
masa depan. Masa depan seperti apa yang menjadi cita-cita?

(324) The conceptions, habits, and firmly rooted psychological dispositions cause
external effects. This happens quite frequently, as in the blushing of an embarrassed
person, the pallor of someone who is frightened, and the excitement of the sexual organ
simply by the conception of intercourse, or nocturnal emissions during sleep.

(324) [1] Pemahaman, [2] kebiasaan, dan [3] watak psikologis yang mengakar kuat
memiliki efek nyata di dunia eksternal. Hal ini sering terjadi, misal wajah memerah pada
orang yang malu, pucatnya orang yang ketakutan, organ seksual yang bergairah hanya
karena membayangkan hubungan, atau ejakulasi ketika tidur.

Tabur benih, tuai padi. Tabur ilmu, tuai amal. Tabur amal, tuai kebiasaan. Tabur
kebiasaan, tuai karakter. Tabur karakter, tuai takdir masa depan.

llImu dan amal ada dalam genggaman kita. Konsekuensinya, takdir masa depan juga ada
bersama diri kita.

Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka

Jiwa kita memang satu sebagai individu. Tetapi, mode-eksistensi kita terbentang luas.
Kita bisa menjelajah dari ujung timur sampai ujung barat. Kita bisa menelusuri waktu
dari masa depan, masa lalu, dan masa kini. Eksistensi alam raya terbuka luas.

62



(325) The individual unity of everything, which is its own existence, is not according to
one manner and of one degree. It is like existence which is not of one mode. The
individual unity of that which is extended in space and whose parts are connected (i.e.,
material bodies) is its own extension and connection. And (the individual unity) of things
that are extended in time and move in existence is its own renewal and termination.

(325) Kesatuan individual segala sesuatu, yang merupakan milik eksistensi, bukanlah
milik satu keadaan atau satu tingkat tertentu. Demikian halnya, eksistensi bukan hanya
memiliki satu mode. Kesatuan individual yang [1] membentang dalam ruang dan
bagian-bagiannya terhubung (yaitu badan materi) adalah milik [individual] bentangan
dan hubungannya sendiri. Dan (kesatuan individual) sesuatu yang [2] membentang
dalam waktu dan bergerak dalam eksistensi adalah milik [individual] pembaharuan dan
perhentiannya sendiri.

Bentangan alam raya, bentangan masa, adalah bentangan eksistensi jiwa kita. Masa
depan alam raya terbuka untuk setiap jiwa yang bersedia bersikap terbuka.

(325) In number, is its own actual multiplicity, and of natural bodies is its own being
potentially multiple. But the unity of the immaterial substances is different from that of
the material substances. This is because it is impossible for a single material body to
become a subject of contradicting attributes such as blackness and whiteness ... this is
because of its deficient existence ... which cannot contain contradicting things. This is
indicated by the fact that the location of the organ of vision in the human body is
separated from that of hearing, and the location of smelling is separated from that of
tasting. But the human soul, although it is one, contains the forms of blackness and
whiteness and other contradictory things ... what explains this matter and clarifies it is
the fact that what perceives by all senses, imagination, and intellection and that which
executes all natural, animalistic, and human activities is his managing soul. It is capable
of descending to the degree of the senses and material faculty, and at the same time it
is capable of ascending to the active intellect and what is beyond it. This is because its
existence is more comprehensive.

(325) Dalam [1] bilangan, memiliki keragaman aktualnya sendiri, dan dalam [2] badan
alamiah adalah memiliki keragaman potensialnya sendiri. Tetapi kesatuan substansi
immaterial berbeda dari substansi material. Hal ini karena tidak mungkin dalam satu
badan material menampung sifat yang berkontradiksi misal hitam dan putih... karena
kelemahan eksistensinya... yang tidak mampu menampung sesuatu yang kontradiksi.
Hal ini ditunjukkan oleh fakta bahwa [1] lokasi organ penglihatan pada badan manusia
terpisah dari organ pendengaran, [2] lokasi organ penciuman terpisah dengan
pengecap rasa. Tetapi jiwa manusia, meski hanya satu, bisa menampung [1] forma putih

63



dan hitam dan [2] sesuatu lain yang kontradiksi... yang menjelaskan masalah ini dan
menerangkannya fakta bahwa yang mem-persepsi semua [1] indera, [2] imajinasi, [3]
inteleksi dan yang menjalankan semua [1] alami, [2] hewani, [3] manusiawi adalah
managing-soul (jiwa-pengaturnya). [Jiwa] ini mampu [1] turun ke derajat indera dan
fakultas material, dan di saat yang sama, [2] mampu naik ke derajat Akal Aktif dan [3]
yang melampauinya. Hal ini karena eksistensinya lebih komprehensif [sempurnal.

4. Wacana Analisa

Makin jauh kita melakukan analisa maka makin banyak tanda tanya. Memang
demikianlah manusia. Kita sejak masa kanak-kanak suka mengajukan pertanyaan. Setiap
anak-anak adalah filsuf. Meskipun, akhirnya, ketika dewasa tinggal sedikit manusia yang
terus bertanya. Anda termasuk yang mana?

4.1 Modus Dunia

4.2 Ragam Definisi

4.3 Makna Kematian

4.4 Disrupsi

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka

4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik
4.7 Tanda Tanya

Analisa kita akan mulai dengan modus dunia dan diakhiri dengan tanda tanya.

4.1 Modus Dunia

Ada tiga modus dunia: (1) material; (2) imajinal; (3) intelektual. Apa istimewanya dengan
tiga modus dunia seperti itu? Bukankah itu hal yang logis belaka?

Pembagian 3 modus dunia menjadi istimewa karena dilengkapi dengan prinsip-prinsip
realitas. (1) Keragaman wujud adalah identik dan identitas wujud adalah beragam. Meski
ada tiga rumah eksistensi, yaitu tiga modus dunia, tetapi semua itu adalah wujud
tunggal. Mereka semua dalam naungan wujud tunggal. Meski wujud adalah tunggal,
wujud bermanifestasi menjadi tiga rumah eksistensi. Masing-masing rumah dihuni lebih
banyak dan beragam eksistensi individuasi. Ada batu ini dan pohon itu. Ada kucing ini
dan singa yang itu. Ada laki-laki tetangga sebelah rumah dan ada wanita penyiram
bunga itu. Wujud tunggal bermanifestasi dalam keragaman.

64



(2) Prinsip wujud bergradasi sistematis. Setiap wujud yang lemah membutuhkan wujud
yang lebih kuat. Dan wujud yang kuat merangkul wujud lemah secara langsung. Modus
material, misal tangan Anda, membutuhkan modus imajinal, misal jiwa Anda. Karena
Anda punya jiwa maka tangan Anda memang menjadi tangan. Tetapi, jika jiwa sudah
pergi dari badan, misal pada orang yang meninggal, maka tangan berubah menjadi
hanya tulang dan daging belaka. Sebaliknya tidak terjadi. Jiwa tidak harus
membutuhkan tangan. Jiwa seorang manusia tetap menjadi jiwa seutuhnya meski pun
orang tersebut, misal, tidak memiliki tangan.

Prinsip gradasi ini menjadi solusi terhadap makna kematian, kita bahas di bagian bawah
lebih detil. Ketika seseorang mati, maka badannya dan termasuk tangannya ditinggal di
bumi. Badan tetap berada pada modus material dan terus berproses sesuai hukum
material di bumi, dikubur, terurai oleh bakteri, dan lain-lain. Tetapi, jiwa orang tersebut
tetap eksis di dunia modus imajinal sebagai individu yang sama. Jiwa individu itu
memiliki badan yang baru dan, termasuk, memiliki tangan yang baru dalam modus
imajinal. Orang tersebut melanjutkan karir dalam dunia imajinal.

Perlu kita catat bahwa dunia imajinal bersifat subyektif dan obyektif. Subyektif karena
forma-forma imajinal diciptakan dan bersesuaian dengan subyek. Obyektif karena eksis
forma-forma imajinal yang mandiri dari subyek. Jadi modus imajinal adalah mirip
dengan modus material. Hanya saja, modus imajinal lebih terang-benderang karena
tidak ada halangan material lagi. Setiap nikmat terasa lebih nikmat. Demikian juga
kepedihan.

(3) Prinsip gerak substansial selalu menuju kesempurnaan. Modus material selalu
bergerak untuk lebih sempurna menuju modus imajinal, kemudian, modus intelektual.
Masa kanak-kanak Anda lebih sempurna dari bayi. Masa tua Anda lebih sempurna dari
masa remaja. Tentu, kematian seseorang adalah lebih sempurna dari masa hidup di
dunia. Seperti tidak logis. Terlalu optimis. Tetapi, kita bisa memahami prinsip ini dengan
baik. Karena segala sesuatu selalu bergerak lebih sempurna maka sikap paling tepat
adalah kita selalu bersyukur.

Realitas memang selalu makin sempurna tetapi tersedia pilihan untuk menentukan yang
paling sempurna.

Sekolah SMA Anda pasti lebih sempurna dari sekolah SMP. Karena, ketika Anda SMA
pasti Anda sudah lulus SMP. Pertanyaannya: lebih sempurna SMA 1 atau SMA 2?7 Anda
perlu melakukan analisis mendalam untuk menentukan pilihan. SMA 1 dibanding SMA 2

65



banyak faktor saling bersaing. Apa pun pilihan Anda, SMA 1 atau SMA 2, tetap saja lebih
sempurna dari SMP.

Menteri yang divonis korupsi apakah lebih sempurna dibanding dia, menteri itu,
sebelum korupsi? Benar.

Tetapi, awalnya, menteri itu bisa memilih korupsi atau tidak. Tentu saja, memilih tidak
korupsi adalah lebih baik dan lebih sempurna. Jika dia milih korupsi maka vonis adalah
sempurna.

Neo Platonis

Pemikir Neo Platonis semisal Plotinus, dan muridnya bernama Porphyry (234 — 305),
sudah mengembangkan modus wujud seperti di atas. Terdapat dua modus: (1) sensible
dan (2) intelligible. Modus sensible adalah modus material. Sedangkan modus
intelligible terbagi tiga: (a) jiwa, (b) intellect, dan (c) The One. Jiwa adalah modus
imajinal, intellect adalah modus intelektual, dan The One adalah Tuhan Yang Maha Esa.

Banyak orang memahami neo Platonis seperti di atas sebagai dogmatis. Sementara,
modus wujud dari Sadra jelas-jelas dinamis karena ada gerak substansial, salah satunya.
Pemikir Barat kontemporer tidak tertarik dengan konsep neo Platonis karena anggapan
mereka sebagai dogmatis. Perlu perjalanan intelektual panjang untuk bisa menjadi
dinamis.

Ibnu Sina (980 — 1037) mengenalkan konsep wujud-mumkin. Bahwa eksistensi material
bersifat mumkin, posible, sehingga bisa eksis atau tidak eksis. Perlu suatu dinamika
untuk memastikan eksistensi material agar benar-benar eksis.

Suhrawardi (1154 — 1191) mengenalkan konsep most-noble-contingency atau imkanur
ashraf (IA). Jika wujud dengan posibilitas rendah eksis maka wujud dengan posibilitas
lebih tinggi, yang meliputi lebih rendah, pasti sudah eksis. IA menjamin wujud rendah
perlu hadir dalam rangkulan wujud lebih tinggi.

Ibnu Arabi (1165 — 1240) menyatakan bahwa seluruh alam raya adalah manifestasi dari
wujud Tuhan. Seluruh alam rindu untuk mendekat kembali kepada Yang Maha
Sempurna. Wujud alam bergerak menuju Wujud Sempurna.

66



Sadra (1572 — 1640) membuat sintesa kreatif neo Platonis, lbnu Sina, Suhrawardi, dan
Ibnu Arabi menghasilkan konsep prioritas wujud dengan tiga modus wujud di atas.

Problem Sains Empiris

Beberapa saintis menolak semua modus wujud kecuali modus material atau modus
sensible. Sehingga, sains bersifat materialis. Konsekuensinya terjadi banyak problem
dalam sains.

Atas dasar argumen apa bahwa materialisme adalah valid? Argumen tersebut pasti
melibatkan argumen rasional, langsung atau tidak. Argumen rasional adalah modus
imajinal atau modus intelektual. Dan sekuat apa pun bukti empiris tidak akan mampu
membatalkan eksistensi modus imajinal dan intelektual.

Kita bahas lagi hard problem atau easy problem: bagaimana kesadaran bisa muncul dari
materi otak manusia?

Misal ditemukan bahwa dari materi A, dalam otak, muncul kesadaran. Kita masih bisa
bertanya: bagaimana dari materi A bisa muncul kesadaran? Karena materi A melakukan
proses B. Bagaimana dari proses B bisa muncul kesadaran? Selalu ada pertanyaan
tertentu yang tidak bisa dijawab oleh materialisme. Karena, materialisme terjebak dalam
falasi petitio-principii atau begging-question.

Untung saja beberapa saintis atau filsuf sains berpikir terbuka. Karl Popper (1902 — 1994)
yang terkenal dengan konsep falsifikasi mengenalkan konsep tiga dunia. (1) Dunia alam
eksternal obyektif, (2) dunia subyektif, (3) dunia obyektif non material.

Russell (1874 — 1972) menyatakan bahwa konsep dunia forma atau dunia idea dari Plato,
yang bersifat non materi, adalah konsep terbaik yang harus diterima oleh sains.

Saat ini, sains mengarah kepada ontologi fundamental berupa hampa quantum (non
materi). Atau, medan gravitasi yang non materi juga.

Saintis yang serius memang perlu berpikir terbuka terhadap non materi.

67



4.2 Ragam Definisi

Apa definisi jiwa?

Jiwa adalah spirit. Jiwa adalah ruh. Jiwa adalah batin. Jiwa adalah sisi non-materi
manusia yang berpasangan dengan badan. Jiwa adalah substansi non-materi yang
bekerja melalui materi badan. Jiwa adalah kehidupan. Jiwa adalah forma badan. Jiwa
adalah diferensia badan. Jiwa adalah manusia. Jiwa adalah akal. Jiwa adalah rasional.
Jiwa adalah pemersatu persepsi. Jiwa adalah akumulasi persepsi.

Kita masih bisa menambah definisi jiwa lebih banyak lagi. Bagaimana pun, definisi jiwa
tidak pernah tuntas. Definisi hanya berguna sebagai petunjuk awal untuk mengkaji jiwa.
Karena, jiwa adalah eksistensi realitas.

Berbeda halnya dengan esensi bilangan, misalnya, kita bisa mendefinisikan bilangan
ganjil.

Bilangan ganjil adalah yang sisa 1 bila dibagi 2.

Definisi bilangan ganjil di atas benar-benar jelas. Bilangan 5 adalah ganjil karena sisa 1
bila dibagi 2. Sedangkan, bilangan 6 tidak ganjil karena tidak sisa 1.

Jiwa adalah manusia. Definisi seperti ini hanya berguna sebagai kajian awal. Jika jiwa
adalah manusia maka apa manusia itu? Akal adalah yang paling menentukan dari
manusia. Jadi, jiwa adalah akal. Bagaimana pun, kita perlu deskripsi lebih lengkap dari
jiwa sebagai akal.

(1) Jiwa adalah rasional. Akal yang mampu berpikir rasional adalah penentu jiwa. Untuk
bisa berpikir rasional, manusia perlu sikap reseptif, terbuka, terhadap beragam data.
Kemudian, menerapkan konsep-konsep pikiran rasional secara bebas untuk menentukan
sikap atau penilaian.

Konsekuensinya, jiwa memiliki freedom untuk menentukan pilihan dan harus
bertanggung jawab atas pilihan itu. Jiwa manusia, berkembang secara sosial,
mengembangkan beragam budaya yang diwariskan turun-temurun.

68



Tentu saja, untuk bisa berpikir rasional, jiwa perlu mempertahankan diri dengan nutrisi,
reproduksi, dan perlindungan badan.

(2) Jiwa adalah ruh yang mengendarai badan. Jiwa, sebagai ruh, adalah mirip dengan
pilot dan badan adalah pesawat. Jiwa mengarahkan badan sesuai keperluan jiwa.
Setelah cukup perjalanan, jiwa meninggalkan badan.

(3) Jiwa adalah tidak ada atau nothingness. Beberapa saintis materialis mengkaji
kesadaran jiwa di sel-sel otak manusia. Mereka tidak menemukan eksistensi jiwa.
Mereka menyimpulkan bahwa jiwa adalah nothingness. Istilah jiwa, seperti pada
umumnya, adalah sekedar untuk memudahkan pembicaraan belaka. Psikologi modern
tampaknya banyak yang sepakat dengan pandangan materialis.

Sartre (1905 — 1980) barangkali filsuf paling terkenal dengan konsep kesadaran jiwa
adalah nothingness. Kesadaran adalah being-for yang selalu me-negasikan diri sendiri,
“Saya bukan ini dan ini bukan saya.” Karena negasi, maka bebas tidak bisa diikat oleh
apa pun. Freedom. Being-for selalu menolak terhadap ikatan dan memang tidak bisa
diikat. Karena being-for memang nothingness. Bagaimana bisa mengikat nothingness?

Konsep jiwa sebagai freedom banyak mempengaruhi pikiran orang kala itu. Sehingga,
rakyat bangkit untuk memperjuangkan freedom mereka. Secara sosial berdampak besar.
Sedangkan secara filosofis masih ada perdebatan panjang.

(4) Jiwa adalah persepsi. Jiwa adalah akumulasi persepsi. Hume (1711 — 1776) adalah
pemikir pertama yang dengan tegas menyatakan bahwa jiwa adalah sekedar akumulasi
persepsi. Sejatinya, jiwa itu tidak ada. Hanya saja karena manusia punya persepsi
terhadap alam sekitar, dan persepsi sebagai pengamat, maka untuk menyatukan semua
persepsi, kita menyebutnya sebagai jiwa. Pandangan seperti ini menjadi kontroversi
sampai kini. Jiwa runtuh menjadi sekedar persepsi.

Derek Parfit (1942 — 2017) mengembangkan lebih banyak argumen. Eksperimen pikiran
fiksi ilmiah menjadi makin menarik berkenaan teleportasi. Anda masuk ke ruang khusus
di Jakarta. Hanya dalam 1 detik Anda sudah terkirim sampai London, misalnya.
Teleportasi bukan seperti Anda naik pesawat super cepat dari Jakarta sampai London.
Tetapi, badan Anda di Jakarta dimusnahkan, di saat yang sama, dirangkai badan baru di
London yang sama persis dengan badan Anda. Karena secara material sama persis,
maka Anda yang di London memiliki memori dan persepsi yang sama dengan Anda.

69



Konsekuensinya, yang di London itu memang Anda karena jiwanya sama juga dengan
Anda.

Tentu saja, bisa terjadi kesalahan teknis. Badan Anda di Jakarta batal dihancurkan.
Sementara, badan Anda di London sudah terlanjur diproduksi. Jadi ada dua orang
sebagai Anda. Anda bingung. Istri Anda lebih bingung lagi: bagaimana bisa punya dua
suami yang sama persis? Apakah Anda akan bertengkar dengan kembaran atau malah
bersahabat?

(5) Jiwa adalah substansi ilahiah. Beberapa agama meyakini bahwa jiwa manusia
adalah substansi spesial karunia dari Tuhan. Manusia adalah makhluk pilihan Tuhan
dengan misi suci di bumi.

Kita masih bisa menambah keragaman definisi jiwa. Berikutnya, kita mencoba
menerapkan konsep jiwa ke selain manusia. Apakah mereka juga punya jiwa? Hewan,
tumbuhan, jin, malaikat, elektron?

(1) Jiwa hewan. Umumnya, para pemikir setuju bahwa hewan punya jiwa. Tetapi jiwa
hewan tidak sampai ke taraf rasional. Akibatnya, hewan tidak memiliki freedom, tidak
punya tanggung jawab moral, dan tidak bisa berdosa. Jiwa hewan, misal kucing, mampu
melakukan persepsi dan imajinasi, menggerakkan badan dengan bebas, mendekati
kenikmatan dan menjauhi ancaman, mampu nutrisi, reproduksi dan lain-lain.

Meski hewan memiliki kebebasan bergerak tetapi tidak sanggup memahami konsep
moral. Sehingga tidak ada hewan jahat, tidak ada hewan bejat, tidak ada hewan penipu
sesat. Jiwa hewan memang begitu adanya. Baik-baik saja.

(2) Jiwa tumbuhan. Secara umum, para pemikir sepakat bahwa tumbuhan memiliki jiwa.
Tanpa rasional dan tanpa imajinasi. Jiwa tumbuhan mampu reseptif, terbuka, untuk
merespon lingkungan. Mampu organisasi diri, nutrisi, dan reproduksi. Tentu saja, jiwa
tumbuhan tidak pernah berdosa.

(3) Jiwa jin atau setan atau iblis. Pandangan umum, jin mirip dengan manusia hanya
berbeda badan materi mereka. Badan mereka tersusun oleh api atau energi panas. Bila
demikian, jin memiliki jiwa rasional sehingga bertanggung jawab atas perilaku moral
mereka.

70



(4) Jiwa malaikat. Pandangan umum, malaikat adalah ruh murni, cahaya sejati, sehingga
malaikat tidak memiliki jiwa. Malaikat adalah ruh suci.

(5) Jiwa elektron atau unsur. Pandangan umum, unsur tidak memiliki jiwa. Unsur,
termasuk partikel sub-atomik, hanya memiliki besaran massa materi atau energi. Mereka
tidak mampu organisasi diri mau pun reproduksi. Mereka hanya mampu interaksi, aksi
dan reaksi, berdasar hukum alam.

Dengan perluasan jiwa pada hewan dan tumbuhan maka memiliki jiwa menjadi sinonim
dengan, sebagai, makhluk hidup yang dikaji melalui biologi.

Kembali kepada kajian kita, akan lebih mudah bila kita memilih definisi jiwa adalah
diferensia dari badan materi. Sebutir biji kacang tidak memiliki jiwa. Petani menanam biji
kacang itu; interaksi dengan alam sekitar; biji tumbuh menjadi benih; sempurna sebagai
pohon kacang yang memiliki jiwa tumbuhan. Awalnya, biji kacang terikat oleh materi biji
tersebut. Akhirnya, jiwa pohon kacang lebih menentukan sebagai diferensia. Daun boleh
berganti, batang boleh berganti, berbuah biji kacang boleh dipetik, selama dia pohon
kacang maka tetap sebagai pohon yang sama.

Telur ayam tidak memiliki jiwa, awalnya. Induk ayam mengerami telur itu. Beberapa
pekan kemudian, telur menetas menjadi anak ayam sempurna dengan jiwa hewan. Anak
ayam tumbuh menjadi ayam besar. Bulu ayam boleh berganti, ujung paruh ayam bisa
patah sebagian, ujung kuku bisa berganti, tetapi dia tetap menjadi ayam yang sama;
ayam dengan jiwa hewan yang sama. Ayam itu tidak lagi tergantung oleh materi
badannya. Selama masih hidup, masih punya jiwa, dia tetap ayam. Jika jiwa telah pergi
maka badan ayam itu berubah menjadi daging ayam. Jadi, diferensia jiwa lebih konkret
dari genus badan.

Sel telur di rahim ibu adalah tidak memiliki jiwa. Tanpa pembuahan, sel telur akan
dibuang, dibersihkan. Sel sperma dari ayah juga tidak berjiwa. Jika tercecer di kasur,
perlu dibersihkan. Suatu saat, sel sperma membuahi sel telur. Janin tumbuh penuh kasih
sayang di rahim ibu. Lalu lahir sebagai seorang bayi sempurna memiliki jiwa manusia.
Tumbuh kembang sebagai kanak-kanak, remaja, dan manusia dewasa. Rambut manusia
boleh dicukur, kuku dipotong, bahkan alis atau kumis kadang dicukur habis, dia tetap
menjadi manusia yang sama. Selama jiwa dikandung badan maka tetap sebagai
manusia. Jadi, jiwa lebih menentukan.

71



Bagaimana jika jiwa manusia tetap sama, sedangkan seluruh anggota badan diganti
dengan badan lain? Apakah jiwa itu tetap menjadi jiwa individu yang sama? Benar.
Ketika manusia mati, jiwanya tetap eksis dengan mengembangkan badan baru berupa
badan imajinal. Kita akan membahas makna kematian berikut ini.

4.3 Makna Kematian

Masing-masing orang bisa memaknai kematian dengan cara berbeda-beda. Kematian
adalah proses jiwa berpindah dari mode material ke mode imajinal sampai mode
intelektual. Untuk membahas ini, kita perlu mempertimbangkan paradoks perahu
Theseus dari mitos Yunani Kuno.

(1) Paradoks Perahu Theseus

Terdapat banyak versi paradoks. Perahu Theseus terdiri dari 100 papan. Setiap hari, kita
mengganti 1 papan dengan 1 papan baru lainnya. Setelah 100 hari, seluruh badan
perahu sudah diganti dengan papan yang baru. Apakah itu tetap perahu Theseus yang
sama? Atau perahu yang berbeda? Jika berbeda, sejak pergantian papan hari ke berapa
menjadi perahu berbeda?

Alternatif paradoks bisa berupa dua perahu. Perahu Timur di sebelah timur dan perahu
Barat di sebelah barat. Setiap hari, kita menukar 1 papan perahu Timur dengan 1 papan
perahu Barat. Setelah 100 hari, seluruh papan, pada kedua perahu, sudah tertukar.
Apakah yang di sebelah timur tetap perahu Timur? Atau menjadi perahu Barat? Bila
berubah, sejak hari ke berapa?

Heraclitus (500 SM) menyatakan paradoks sungai. “Anda tidak pernah bisa
menyeberangi sungai yang sama dua kali.” Ketika Anda menyeberangi sungai kedua
kali, air sungai sudah berganti. Dan, Anda sendiri sudah berubah, bertambah umur
beberapa menit. Tetapi, ketika di kampung, saya sering menyeberangi sungai yang sama
sampai 3 kali. Mau 5 kali juga bisa. Jadi, apa yang sebenarnya terjadi?

Yang sebenarnya terjadi adalah jiwa sebagai penentu realitas individu. Jika Anda
mengatakan perahu telah berubah maka Anda sudah berkata benar. Jika Anda
mengatakan perahu tidak berubah, perahu tetap sama, maka Anda sudah berkata benar.
Begitu juga tentang sungai. Anda mengatakan sungai sudah berubah atau masih tetap

72



maka Anda sudah berkata benar. Bagi mereka yang tidak memiliki jiwa, bagi perahu dan
sungai, Anda bebas memberi penilaian: sudah berubah atau masih tetap sama.

Tetapi bagi diri Anda, yang sudah bertambah tua 2 menit untuk menyeberangi sungai
kedua kalinya, adalah tetap diri Anda yang sama. Jiwa Anda tetap jiwa Anda.
Penambahan usia 2 menit, atau 2 bulan, atau 2 tahun, hanya menambah jiwa Anda
makin sempurna.

Ketika Anda kredit motor 2 tahun, sambil membayar angsuran pertama, Anda membawa
pulang motor. Bulan kedua Anda wajib membayar cicilan. Anda yang bertambah umur
satu bulan ini, yang wajib bayar cicilan, adalah tetap sama dengan Anda yang membawa
pulang motor bulan lalu. Anda tetap sama secara hukum, secara ekonomi, dan secara
realitas eksistensi individu. Jadi, jiwa Anda tetap sebagai individu yang sama, bahkan
makin sempurna.

Suatu saat akan tiba, kita akan mati. Jiwa kita tetap sama dengan diri kita. Yang
merasakan nikmat kubur atau siksa kubur adalah tetap jiwa kita yang ini. Semoga kita
berada di jalan terang-benderang.

(2) Kematian Fisik

Kematian bukanlah mati sebenarnya. Kematian fisik material adalah perpindahan jiwa
dari mode material menuju mode imajinal yang terlepas dari halangan material. Sains
materialis menghadapi kesulitan di sini. Karena mereka hanya percaya mode material
maka setelah kematian hilang segalanya.

Hawking (1942 — 2018), fisikawan terkenal, pernah mengatakan bahwa setelah kematian
adalah gelap semata. Asumsikan itu benar maka kita tidak bisa generalisasi. Kita tidak
bisa menyimpulkan bahwa semua kematian adalah gelap semata. Barangkali, ketika
meninggal, Hawking mengalami gelap. Satu tahun setelah meninggal, bisa saja dia
mengalami cahaya terang. Bahkan, kita dan Hawking tidak tahu apa yang dialami
neneknya setelah meninggal: gelap atau cahaya.

Sains materialis tidak berhak mengatakan apa pun tentang nasib jiwa setelah kematian
badan. Karena materialis tidak mengakui mode imajinal dan mode intelektual. Mereka
hanya boleh klaim, “Kami tidak tahu.”

73



Sementara itu sains rasionalis, filsafat, agama, dan lain-lain masih boleh terus mengkaji
kehidupan setelah kematian badan material. Kematian adalah proses perpindahan jiwa
dari dunia material ke dunia imajinal.

(3) Gelisah Menghadapi Mati

Siapa pun orangnya, pernah gelisah menghadapi kematian. Anda merasa gelisah
menghadapi kematian Anda. Bayangkan ajal Anda tiba. Apa yang akan terjadi?
Bagaimana sakitnya? Sangat menakutkan. Bagaimana nasib Anda setelah mati?
Bagaimana nasib anak cucu Anda? Gelisah menghadapi kematian diri.

Ada banyak cara merespon gelisah menghadapi kematian.

[1] Menyibukkan diri dalam kehidupan sehari-hari. Bekerja dari pagi sampai sore. Lanjut
dengan kegiatan malam sampai jelang tidur. Bangun tidur pagi hari lalu berangkat kerja
lagi. Kita bisa lupa akan kematian. Gelisah hilang karena kita sibuk setiap hari. Tetapi, di
sela-sela kesibukan, tiba-tiba gelisah datang juga.

[2] Menyibukkan diri dengan hobi yang membuat Anda benar-benar menyelam di
dalamnya. Barangkali hobi seni dan olah raga bisa membuat Anda menikmati flow,
mengalir dalam pesona. Bagaimana pun, gelisah ingat mati akan datang sewaktu-waktu.

[3] Beberapa orang menggunakan obat penenang agar tidak gelisah. Hati-hati karena
resiko tinggi. Sebaiknya dihindari. Gelisah tetap datang lagi.

[4] Mendalami praktek agama atau meditasi bisa membuat hati tenang. Merenungi kitab
suci, membaca doa dini hari, dan ibadah jasmani mau pun ruhani. Keunggulan agama
adalah mampu membimbing umat untuk menghadapi kematian dan menerangi jalan
setelah mati. Sesekali, gelisah akan mampir lagi.

[5] Menerima gelisah itu sendiri. Kemudian, memaknai gelisah dengan baik. Setiap
gelisah datang, maknanya adalah sedang ada ketukan ke dalam diri. Ada panggilan
nurani untuk menciptakan arti bagi dunia dan semua yang ada baik di masa depan,
masa lalu, mau pun masa kini. Respon ini, berupa siap menerima gelisah, adalah respon
yang otentik.

74



Heidegger (1889 — 1976) banyak membahas tema gelisah menghadapi kematian. Kita
pasti akan mati. Lebih dari itu, kita memang butuh mati. Dengan mati, semua perjalanan
hidup menjadi ada arti. Mati adalah yang memberi arti kepada setiap detik diri Anda.
Mati adalah titik akhir yang menjadi referensi. Mati menjadikan diri kita utuh sempurna.

Tanpa kematian maka semua kehilangan makna. Anda bisa merevisi semua kerja Anda
di masa depan, kapan saja, karena tidak akan mati. Semua tak ada guna. Atau, misal,
setiap orang bisa mati kemudian bisa hidup lagi maka semua makna juga sirna. Seperti
main game, setiap mati boleh mulai lagi. Hidup ini jadi sekedar game belaka. Justru
karena Anda pasti akan mati maka hidup ini menjadi penuh arti. Dan, mati itu sendiri
penuh arti. Hidup cukup satu kali, berarti, lalu mati.

Mati adalah niscaya dan kita perlu menerimanya dengan memberi makna. Kita bisa
memaknai ajal dalam tiga tahap: pra-ajal, ketika-ajal, dan pasca-ajal.

Tahap (1): pra-ajal. Ajal adalah referensi bagi seluruh kehidupan. Seluruh kehidupan
pra-ajal mengacu kepada ajal. Makna bisa beragam. Tetapi ajal adalah pasti bagi setiap
orang. Sehingga, ajal adalah referensi paling pasti.

Orang yang tiba ajalnya, mati, sebagai pahlawan maka dia adalah pahlawan. Meski
dalam hidupnya, dia pernah jadi pecundang, pernah jadi penjahat, pernah berbuat dosa,
itu semua adalah pengantar bagi dirinya untuk menjadi pahlawan. Kita menyebut orang
yang mati dengan baik sebagai husnul khatimah atau akhiran baik. Kita seharusnya
mengejar cita-cita untuk meraih akhiran baik.

Kita perlu waspada terhadap ilusi masa lalu dan menggantinya dengan logika futuristik.
Karena masa lalu, dia adalah orang baik maka saat ini dia adalah orang baik. Bisa hanya
ilusi itu. Atau, karena di masa lalu, dia adalah orang jahat maka dia adalah orang jahat.
Bisa ilusi juga ini. Sebaliknya dari masa lalu, kita perlu berpikir masa depan: logika
futuristik. Karena dia sedang mengejar masa depan yang baik, misal husnul khatimah,
maka dia adalah orang baik. Kesimpulan yang tepat tetapi belum tentu benar.
Mengapa?

Jawabannya: karena kita tidak tahu masa depan yang dia kejar apakah benar-benar baik.
Jadi, penilaian kita terhadap dia besifat fallible, bisa saja salah. Justru, karena fallible
maka kita perlu lebih teliti. Kita berpikir dengan sikap terbuka terhadap masa depan.
Dalam beberapa kasus, kita perlu musyawarah dan demokrasi untuk bisa menentukan

75



masa depan orang atau masa depan masyarakat. Meski demikian, hasil musyawarah
tetap fallible dan, diharapkan, bisa lebih baik.

Untuk kepentingan penilaian pribadi, logika futuristik lebih efektif. Anda bisa
menetapkan bahwa tujuan Anda ketika ajal adalah akhiran baik. Karena itu, Anda saat ini
menjadi orang baik. Karena ajal bisa datang 10 tahun lagi atau hari ini, maka kita perlu
bersikap baik kapan pun. Target futuristik bisa kita buat secara bertahap: 7 tahun lagi
saya akan menjadi pengusaha sukses; 4 tahun lagi saya lulus sarjana; 1 tahun lagi saya
menyelesaikan proyek besar; 1 bulan lagi saya membuat ringkasan buku Logika
Futuristik; 1 hari lagi saya memenuhi janji; dan saat ini saya sedang menuju masa depan
itu.

Masa depan menarik diri kita untuk menuju masa depan. Masa lalu hanya menyiapkan
diri kita agar kita bisa maju menuju masa depan. Jadi, masa depan adalah yang paling
berarti setiap hari. Bersiaplah untuk meraih akhiran yang baik. Masa depan bisa saja
tidak pasti. Tetapi, mati adalah pasti.

Ringkasnya, makna mati bagi kehidupan pra-ajal adalah sebagai kekuatan maha dahsyat
yang menarik semua kehidupan individu untuk mendekatinya dan memeluknya.
Sekaligus, mati adalah referensi bagi semua arti dalam hidup ini. Ingat selalu, kita pasti
akan mati. Mati adalah sempurna.

Tahap (2): ketika-ajal. Ajal terjadi ketika mode imajinal begitu kuat sehingga mode
material tidak lagi memadai. Umumnya, orang mati karena sudah tua. Badannya jadi
lemah. Akhirnya, mati. Atau, orang muda bisa saja tiba-tiba mati: karena serangan
jantung; karena kecelakaan; karena diserang lawan.

Orang menduga kematian disebabkan oleh tubuh yang gagal berfungsi, misal, gagal
jantung. Karena jantung tidak bisa lagi mengalirkan darah ke seluruh tubuh maka orang
tersebut menjadi mati. Bila demikian, kondisi hidup seseorang ditentukan oleh
badannya. Kondisi diferensia, yaitu jiwa, ditentukan oleh genus, yaitu badan misal
jantung. Asumsi seperti ini salah. Karena diferensia adalah realitas eksistensi konkret
yaitu jiwa. Jadi, seharusnya dan memang, jiwa adalah yang menentukan seseorang
sebagai hidup atau sudah mati.

Pandangan yang lebih benar adalah ajal terjadi ketika jiwa terus bergerak menyempurna
sehingga realitas eksistensi jiwa makin tinggi dan intensifikasi substansialitasnya makin

76



kuat. Konsekuensinya, jiwa menjadi mandiri dari badan material dan badan material
tidak sanggup lagi mengikuti kemajuan jiwa. Mereka, jiwa dan badan, terpisah: terjadilah
kematian. Dengan demikian, mati adalah pasti, niscaya, karena gerak substansial
menyempurna adalah niscaya. Jiwa melanjutkan karir untuk gerak lebih sempurna.
Badan berubah menjadi daging dan tulang, tanpa jiwa, kemudian melanjutkan siklus
alamiah: dikubur, diurai oleh mikroba, dan seterusnya.

Bagaimana rasanya ketika jiwa berpisah dengan badan? Banyak sudut pandang untuk
menjawab ini. Tentu saja, jawaban ini bersifat spesial. Mereka yang pernah mengalami
tidak bisa bersaksi. Sedangkan, mereka yang bersaksi pasti belum berpengalaman.
Bagaimana pun, kita bisa analisis rasional dan mengembangkan interpretasi.

Orang jahat akan merasakan kematian dengan rasa sakit dan derita. Sementara, orang
baik akan merasakan kematian sebagai proses yang lembut. Kematian adalah proses
bagi jiwa berpindah dari mode material ke mode imajinal; menuju mode eksistensi yang
sepenuhnya terbebas dari mode material; atau memiliki badan yang berbeda dengan
mode material.

Tahap (3): pasca-ajal. Karir jiwa kita di alam setelah kematian. Pembahasan tema ini
makin spesial. Kita membutuhkan rujukan ke ajaran agama dan filsafat.

[1] Plato, Aristo, dan pemikir kuno tampak mudah saja membahas filsafat dan agama.
Kisah dewa-dewa Yunani bisa saling berhubungan dengan konsep filsafat. Mereka baik-
baik saja.

[2] Farabi (870 — 950) meyakini bahwa filsafat dan agama mengajarkan hakekat
kebenaran yang sama. Hanya saja, pendekatan berbeda. Agama menggunakan bahasa
perlambang. Sementara, filsafat menggunakan bahasa rasional. Tentu saja, sering terjadi
titik temu bahasa perlambang dan rasional pada agama dan filsafat.

[3] Hegel (1770 — 1830) meyakini filsafat dan agama seiring sejalan. Hanya saja, proses
dialektika terus berlanjut. Filsafat adalah proses dialektika paling matang.

[4] Sadra (1572 — 1640) meyakini agama dan filsafat adalah sama-sama kebenaran
tertinggi. Para tokoh agama memiliki karunia kemampuan “membaca” perlambang dan
menuangkan ke bentuk ajaran yang lebih jelas. Sementara, tokoh filsafat “membaca”
perlambang dengan kemampuan rasional maksimal. Pada gilirannya, filsafat tetap

77



membutuhkan bimbingan agama. Bagaimana pun, kita tetap perlu waspada karena
ajaran agama sering dibelokkan pihak tertentu untuk kepentingan yang tidak layak.

[5] Charles Taylor (1931 — ) melihat bahwa sekularisasi telah memisahkan agama dari
beragam sisi kehidupan manusia. Termasuk memisahkan agama dengan filsafat. Tetapi,
pemisahan ini tidak selalu berhasil. Atau, sekularisasi tetap saja bisa bersanding dengan
agama secara baik. Jadi, saat ini, kita tetap membutuhkan agama. Bahkan, kita makin
membutuhkan agama.

Pasca-ajal, jiwa melanjutkan karir ke masa depan yang panjang. Bahkan, masa depan
abadi. Pasca-ajal adalah mode imajinal dan mode intelektual yang lebih tinggi dari
ruang dan waktu. Sehingga, ketika kita melibatkan ruang waktu maka hanya
perlambang.

[a] Mode material. Sesaat setelah kematian, jiwa kita masih sama persis dengan ketika
masih hidup di mode material. Jiwa memiliki memori yang kuat sebagai mode material.
Jiwa memiliki badan, tangan, dan kaki yang sama seperti semula. Jiwa kita ingat akan
anak, cucu, tetangga, sahabat, dan semua yang berhubungan dengannya.

[b] Pembersihan material. Seiring waktu, jiwa membersihkan diri dari ikatan-ikatan
material. Mode imajinal makin menguat. llusi-ilusi material mulai tersingkap. Salah
terlihat salah. Benar terlihat benar.

[c] Mode imajinal. Persepsi jiwa makin bening. Tak ada lagi penghalang material. Jiwa
sepenuhnya dalam mode imajinal dengan badan imajinal yang bersesuaian. Jiwa kita
memiliki badan yang sama dengan ketika di bumi. Hanya saja, badan imajinal lebih
sempurna.

Ketika di bumi, dulu, Anda pernah memberi makan anak yatim yang miskin. Dalam
mode imajinal, Anda melihat peristiwa itu dengan lebih bening. Anak yatim tersenyum
bahagia memberi salam ke Anda. Anda makin bahagia. Peristiwa itu menjelma menjadi
surga yang indah. Anda bisa makan, minum, dan menikmati apa saja yang Anda
inginkan. Bahagia tiada tara.

Sebaliknya, pencuri yang korupsi uang sambil terbahak-terbahak melihat peristiwa
korupsi itu lebih bening. Korupsi adalah api neraka. Pencuri itu tersiksa dalam kobaran
api neraka yang dia buat sendiri ketika di bumi. Derita yang teramat pedih.

78



Kita berpikir dari bumi, di sini, masih ada problem dalam mode imajinal. Bagaimana jika
suami berada di surga sedangkan istrinya ada di neraka?

Tentu saja, suami bisa hidup di surga penuh bahagia dikelilingi bidadari yang lebih
cantik dari semua wanita di bumi. Suami itu sudah bisa melupakan istrinya yang di
neraka. Lagi pula, istri masuk neraka karena bandel tetap berbuat dosa padahal sudah
dinasehati oleh suami. Bagaimana pun, cinta suami kepada istri membuat suami rindu
kepada istrinya. Puluhan bidadari bahkan ratusan bidadari tak sanggup menjadi ganti.
Apa yang bisa dilakukan oleh sang suami?

Problem sebaliknya lebih rumit. Istri berada di surga sedangkan suami ada di neraka.
Istri hidup bahagia tetapi suami dalam derita. Istri ditemani bidadara (bidadari pria)
yang lebih tampan dari seluruh pria di dunia. Tetapi, istri tidak bisa jatuh cinta kepada
bidadara. Cintanya hanya satu, untuk suami yang sedang di neraka. Andai bidadara itu
dibuat sama persis dengan suaminya, tetap saja, istri itu hanya rindu kepada suami. Apa
yang bisa dilakukan oleh sang istri?

Kita, yang di bumi ini, tidak mampu menemukan solusi. Bagaimana pun, mereka yang di
mode imajinal menemukan solusinya sendiri.

[d] Mode intelektual. Sedikit orang melanjutkan perjalanan mendapat karunia menjadi
penduduk mode intelektual. Bagi sebagian besar orang, hidup bahagia di surga mode
imajinal adalah sudah lebih dari cukup. Memang benar, lebih dari cukup. Semua
kebahagiaan dan kenikmatan ada di mode imajinal lebih nikmat dari seluruh
kenikmatan dunia.

[e] Insan Kamil, atau Kamil adalah penduduk mode intelektual. Kamil adalah surga
tertinggi paling dekat dengan Tuhan. Hanya manusia sempurna, Kamil saja, yang bisa
sampai singgasana di sana. Kamil merangkul seluruh semesta untuk menghadap Tuhan.
Dari satu sisi, Kamil adalah pemimpin bijak bagi semesta. Dari sisi lain, Kamil adalah
manifestasi Nama Indah Tuhan.

Kamil sudah hadir di bumi ini. Kamil berada dalam mode intelektual yang melindungi

mode imajinal dan mode material. Kamil adalah penjaga bumi dan alam raya ini. Dalam
hidup dan mati, kamil terus-menerus berkontribusi. Kamil menebarkan legasi. Kita perlu
untuk terus peduli tentang legasi. Di bagian selanjutnya, kita akan membahas lebih detil

lagi.

79



4.4 Disrupsi

Semua, yang ada di dunia, ada juga dalam jiwa manusia. Makros identik dengan mikros.
Hanya saja, apakah kita sudah mengenali jiwa kita?

Kita butuh bekal untuk mengenali jiwa. Di saat yang sama, jiwa itu sendiri adalah bekal
paling utama. Jiwa adalah modal dan kapital untuk pengembaraan jiwa. Dua bagian
terakhir pembahasan berikut ini akan fokus kepada kapital jiwa.

Respon

Jiwa mampu merespon lingkungan. Jiwa membuka diri untuk interaksi dengan alam
eksternal. Dan, alam eksternal membuka diri untuk dikenali oleh jiwa. Secara alamiah,
jiwa akan mendekati yang nikmat dan menjauhi yang tidak nikmat. Kapasitas jiwa
seperti ini, dalam merespon lingkungan, dimiliki oleh semua jiwa dari tumbuhan, hewan,
dan manusia. Sehingga, jika ada manusia hanya mengejar nikmat dan menjauhi derita
maka tidak beda jauh dengan hewan. Hanya saja, hewan tidak pernah dosa melakukan
itu semua. Manusia bisa penuh dosa bila seperti itu.

Konseptual

Pemahaman konseptual adalah unik bagi jiwa manusia — binatang dan tumbuhan tidak
memiliki pemahaman konseptual. Bahkan, seluruh realitas adalah konseptual bagi
manusia, dari sudut pandang tertentu. Konsekuensinya, manusia memiliki tanggung
jawab dan kebebasan konseptual.

John McDowell (1942 —) berusaha menyelesaikan paradoks hukum alam dan freedom
manusia. Bagaimana, di antara realitas alam yang semua taat hukum alam, bisa muncul
jiwa manusia yang bebas? Karena bebas, freedom, manusia bisa mengikuti hukum alam
atau melawannya dengan satu dan lain cara.

Berdasar hukum alam, seharusnya, hubungan aksi dan reaksi adalah cukup jelas.
Hubungan stimulus dan respon cukup jelas. Jika Anda melempar bola ke atas, sesuai
hukum gravitasi, bola akan bergerak ke atas sampai titik tertentu kemudian bola jatuh
ke bawah. Kucing yang diancam siraman air dingin maka kucing tersebut akan menjauhi
ancaman.

80



Manusia berbeda. Ketika akan dilempar ke atas, dia bisa melawan mencari pegangan
atau lainnya. Ketika diancam dengan siraman air dingin, manusia bisa lari atau malah
menyerang sang pengancam atau lainnya. Mengapa manusia bisa freedom seperti itu?

Karena berpikir secara konseptual, terutama, melalui bahasa. Ketika melihat dua ekor
kucing, manusia berpikir konseptual. Kucing pertama lebih besar dari kucing kedua.
Kucing pertama lebih terang warna bulunya, dan lain-lain. Kemudian, manusia bisa
melakukan penilaian konseptual. Aku lebih suka kucing yang pertama. Aku ingin
mengusir kucing yang kedua.

Lebih dari itu, konsep bahasa membekali manusia mampu berpikir fiksional. Bima
berbadan kuat. Arjuna adalah pemanah ulung. Arjuna dan Bima adalah adik dan kakak
yang sama-sama jagoan perang. Lebih hebat lagi, dengan konsep bahasa, manusia
mampu membuat penilaian moral. Menghormati ibu adalah kebajikan moral. Menipu
orang adalah kejahatan moral. Dan, memilih kebajikan moral adalah kebajikan moral.
Mencegah kejahatan adalah kebaikan.

Seluruh realitas, bagi manusia, adalah konseptual. Meski, kadang tidak mudah membuat
konsep dari suatu realitas. Tetapi, manusia bisa membuat konsep untuk mendekatinya.
Alunan lagu A lebih menyentuh hati dari alunan lagu B. “Alunan lagu” adalah konsep
abstrak. “"Menyentuh hati” adalah konsep yang lebih abstrak lagi.

Seorang bayi, perlu proses untuk berpartisipasi dalam dunia “konsep” manusia. Sejak
awal, bayi belajar bahasa manusia. Tidak berarti bayi langsung memahami konsep
bahasa dan konsep realitas seperti di atas. Bayi, sejak masa awal, bisa menggunakan
bahasa dan memahami bahasa. Umumnya, anak manusia baru memahami konsep
ketika remaja. Ketika dia mulai sadar dengan kata dosa, salah, pelanggaran, atau
sejenisnya. Dan remaja itu sadar bahwa dia bisa berbuat dosa serta bertanggung jawab
atas perbuatannya. Sejak itu, dia resmi menjadi anggota umat manusia yang memahami
konsep.

Kreatif

Pemahaman konsep menjadi bekal penting bagi manusia. Bahasa adalah perlambang
yang kaya akan makna. Realitas tampak hanya apa yang bisa dijangkau oleh mata dan
indera. Realitas menonjolkan masa kini, menjadikan masa lalu abu-abu, menjadikan

81



masa depan remang-remang. Bahasa menjadikan masa kini penuh arti, masa lalu tetap
diburu, dan masa depan menjadi terang-benderang.

Gadamer (1900 — 2002) mengakui bahwa bahasa memang alat komunikasi, alat untuk
saling mengerti, alat untuk berpikir logis. Lebih dari itu, bahasa adalah gudang histori,
gudang budaya, gudang segala makna. Realitas menciptakan bahasa dan bahasa
menciptakan realitas.

Mikros identik dengan makros. Mikrokosmos identik dengan makrokosmos. Semua
kebaikan yang kita berikan kepada makros, sejatinya, adalah kebaikan kepada mikros.
Kebaikan kepada diri sendiri. Demikian juga kejahatan. Hanya saja, mikros membuka
peluang kreativitas tanpa batas. Karena kita bisa menulusuri masa lalu, yang jauh, dalam
mikros. Kita bisa menyongsong masa depan, yang jauh, dalam mikros. Kemudian,
membawa masa depan dan masa lalu ke masa kini. Proyeksi masa depan mikros ke
realitas makros. Dan, membawa realitas makros masa kini menuju masa depan mikros.
Semua dengan bantuan bahasa perlambang yang kreatif. Bahasa adalah sumber
kreativitas.

Disrupsi

Kreatif bermakna positif. Ide cemerlang menciptakan bola lampu sebagai penerang
dalam mikros. Kemudian, teknolog melakukan beragam eksperimen di dunia makros.
Terciptalah bola lampu listrik pertama, waktu itu. Kreativitas di mikros menjadi realitas
dalam makros. Dunia malam menjadi sama terang dengan dunia siang.

Nadiem (1984 —) terjebak macet kota Jakarta hampir setiap saat. Hanya ojek yang
mampu menerobos macetnya Jakarta. Ojek itu misterius. Tersedia banyak ojek di
jalanan. Ketika dibutuhkan, mengapa menjadi tidak ada ojek? Lebih misterius lagi tarif
ojek. Berapa tarif ojek untuk mengantarkan ke suatu tempat? Tidak ada yang tahu.
Hanya tukang ojek saja dan Tuhan yang tahu jawabannya.

Nadiem terpikir untuk menciptakan layanan ojek online yang mudah, murah, dan
nyaman, berawal dari mikros. Singkat cerita, lahir dan sukses perusahaan Gojek berpusat
di Jakarta. Mikros menjadi realitas makros. Kemudian, Gojek bergabung dengan
Tokopedia yang mengantarkan Nadiem menjadi salah satu menteri terkaya di era
presiden Jokowi.

82



Kisah kreatif bagai kisah prestasi. Di balik itu, kisah kreatif adalah kisah disrupsi. Kisah
penghancuran. Siapa yang harus bertanggung jawab atas penghancuran itu?

Ketika Gojek makin sukses maka puluhan sampai ribuan tukang ojek pangkalan menjadi
miskin. Tukang ojek tidak punya lagi penumpang. Para penumpang berpindah ke Gojek
lantaran banyak diskon sampai gratis karena program “bakar uang.” Tukang ojek tidak
bisa mendapat upah. Anak istri kelaparan terpaksa harus utang.

Lebih dari itu, persatuan sopir taksi sempat demo ke gedung DPR karena taksi menjadi
tidak laku akibat taksi online dan lain-lain. Tetap saja, sopir taksi kehilangan pekerjaan,
anak istri kelaparan, perusahaan taksi gulung tikar. Siapa yang harus tanggung jawab
dampak disrupsi?

Penemuan bola lampu pertama sama juga; menyebabkan perusahaan lilin dan pekerja
obor kehilangan nafkah. Era digital lebih ngeri. Kemajuan telepon seluler
menghancurkan telepon rumah dan surat-menyurat. Kamajuan WA menghancurkan
BBM dan SMS. Dan, masih banyak contoh lain: setiap kreasi berdampak disrupsi atau
penghancuran.

Eksepsi

Eksepsi adalah pengecualian. Setiap kreasi melibatkan eksepsi, pada gilirannya,
berdampak disrupsi. Penghancuran kepada pihak tertentu dan menguntungkan
segelintir orang.

Agamben (1942 -) secara tegas mencermati konsep negara darurat. Atau, lebih
tepatnya, setiap negara adalah darurat. Eksepsi memiliki pembenaran karena ada situasi
darurat. Pandemi covid yang melanda dunia sejak 2019 — 2023 adalah contoh darurat.
Pada situasi darurat, negara memiliki pembenaran untuk membatasi warga bekerja,
sekolah, wisata, dan sebagainya. Lebih dari itu, negara bisa mewajibkan warga untuk
membeli tes PCR, membeli masker, atau membeli vaksin. Sebaliknya, negara sendiri
adalah pengecualian atau eksepsi. Negara bisa membatasi rakyat tetapi rakyat tidak bisa
membatasi negara.

Perang Rusia-Ukrania menjadi pembenaran berbagai macam hal. Pedagang kaya boleh
menaikkan harga-harga barang karena imbas perang. Presiden mengajukan RUU dan
DPR menyetujui karena imbas perang juga.

83



Eksepsi paling jelas barangkali adalah aturan zonasi sekolah yang diterapkan Nadiem
dan ditetapkan oleh Muhadjir. Siswa yang rumahnya dekat sekolah bisa diterima di SMA
favorit. Sementara, siswa yang rumahnya agak dekat, apa lagi jauh dari sekolah, tidak
bisa diterima di sekolah favorit. Tentu, bagi siswa yang diterima di SMA favorit bisa
gembira. Tetapi, bagi siswa yang tidak bisa diterima bagaimana? Beberapa siswa yang
rumahnya jauh bahkan, dikabarkan, sampai putus asa. Buat apa sekolah, buat apa
belajar? Sudah pasti tidak bisa lanjut ke SMA favorit. Konsekuensinya, tidak bisa kuliah
di universitas idaman. Cita-cita tinggal angan-angan.

Dari kreasi, lanjut eksepsi, dan akhirnya disrupsi. Apa yang harus dilakukan?

Kreasi adalah suatu keharusan bagi manusia. Setiap manusia adalah kreatif dengan
eksplorasi dunia mikros, utamanya, memanfaatkan bahasa konsep. Makhluk lain,
binatang dan tumbuhan, tidak bisa kreatif seperti manusia. Atau, kreativitas mereka
terbatas sesuai bakat. Jadi, setiap manusia wajib mengembangkan kreativitas dirinya.

Eksepsi jarang disadari. Setiap kreasi berkonsekuensi eksepsi, pengecualian, meski kecil.
Anda mendirikan tenda di tanah lapang maka Anda sudah mengecualikan orang lain.
Orang lain tidak boleh mendirikan tenda di lokasi yang sama. Apa hak Anda bisa
melarang orang lain? Ketika Anda menyewa rumah maka orang lain tidak boleh lagi
masuk rumah tersebut. Tampak wajar. Tetapi apakah berdampak baik? Jangan-jangan
orang lain itu sedang butuh berteduh. Ketika menteri menetapkan peraturan maka
rakyat tidak boleh melanggar. Apakah berdampak baik? Bagaimana jika peraturan
tersebut merugikan rakyat banyak dan menguntungkan segelintir orang?

Disrupsi. Korban eksepsi menderita kehancuran. Segelintir pihak diuntungkan oleh
eksepsi menjadi super makmur. Korban eksepsi, kemudian korban disrupsi, tidak bisa
berbuat apa-apa. Karena pihak yang kuat tampaknya mengerjakan segala sesuatu sudah
sesuai peraturan yang ditetapkan, yang baru diciptakan. Korban disrupsi perlu mencari
cara untuk membela diri. Memang tidak mudah. Di antara anggota masyarakat,
seharusnya, ada yang peduli kepada korban destruksi kemudian ikut membela mereka.

Jadi solusinya apa? Solusinya adalah etika sejati. Hukum tidak mampu. Politik juga
lumpuh. Karena, penerapan eksepsi adalah sudah sesuai hukum, politik, dan norma.
Bahkan etika prosedural normatif juga tidak mampu jadi solusi. Kita butuh etika sejati.

84



Etika sejati perlu berpikir futuristik, memulai dari akhir, membentuk siklus: disrupsi-
eksepsi-kreasi.

Mari kita ambil studi kasus peraturan zonasi sekolah. Istilah yang digunakan adalah
zonasi. Prakteknya berupa radiusi, yaitu, seleksi didasarkan radius atau jarak terdekat
sekolah dengan rumah siswa.

Disrupsi. Siapa korban disrupsi? Jelas korbannya adalah mereka yang jaraknya agak jauh
dari sekolah, misal lebih 900 meter, maka tidak diterima di sekolah mana pun. Memang
ada jalur prestasi atau lainnya tetapi tidak signifikan. Sebagian besar siswa terdestruksi
hak mereka, terdisrupsi masa depan mereka, tersisihkan begitu saja. Mereka memang,
sebagian besar, tinggal di pinggiran.

Apa solusi bagi mereka yang kena disrupsi? Barangkali mereka bisa mendapat
kompensasi berupa pendidikan tambahan dengan kualitas yang lebih baik dari sekolah,
atau mendapat kompensasi kursus keterampilan kerja, atau mendapat kompensasi uang
tunai. Jenis kompensasi seperti ini akan memberatkan anggaran pendidikan. Jadi, akan
ditolak oleh pejabat. Akibatnya, tidak ada solusi selain batalkan peraturan zonasi sekolah
dan diganti dengan zonasi siswa atau lainnya.

Eksepsi adalah paling lembut. Dalam kasus zonasi sekolah, eksepsi cukup jelas yaitu
mereka yang di luar zonasi tidak boleh mendaftar. Tetapi, eksepsi ini menjadi remang-
remang, lembut, karena tumpang tindih dengan mereka yang berada dalam zonasi.
Siswa diuntungkan karena mendapat sekolah terdekat. Sekolah diuntungkan, orang tua
diuntungkan, lingkungan diuntungkan karena jarak rumah dan sekolah adalah dekat
dalam zonasi. Kita jadi lupa bahwa sebenarnya lebih banyak siswa, dan masyarakat, yang
dirugikan yaitu mereka yang di luar zonasi.

Siapa paling diuntungkan? Mereka yang rumahnya menempel, sangat dekat, dengan
sekolah favorit. Tentu saja, sekolah favorit adalah di tengah kota. Mereka yang punya
rumah di tengah kota juga biasanya kelas kaya atau penguasa. Atau, pihak tertentu yang
mampu, dan mau, memanipulasi data kartu keluarga.

Siapa paling dirugikan? Sebagian besar siswa dan masyarakat adalah paling rugi.
Khususnya, mereka yang rumahnya lebih dari 900 meter dari sekolah favorit. Dan,
memang, rakyat biasa, rumah mereka lebih dari 900 meter dari sekolah favorit. Apa
solusinya? Solusinya adalah mengganti zona sekolah dengan zona siswa.

85



Kreasi. Dalam proses kreasi, pembuatan, peraturan zonasi para pihak tentu paham
manfaat dari zonasi. Mereka yakin dengan kontribusi positif zonasi: mendekatkan jarak
rumah dengan sekolah. Justru di sini masalahnya, kita terjebak kepada manfaat positif.
Kita lupa dengan dampak negatif atau disrupsi yang begitu besar. Sedikit catatan
tambahan: karena praktek zonasi sekolah menjadi radiusi sekolah maka berubah
menjadi zonasi buta. Asal radius terdekat maka diterima. Sempat, siswa baru yang
diterima adalah anak kebutuhan khusus dengan problem mental. Tentu, guru SMP tidak
mampu mengajar anak dengan problem mental yang berat seperti itu. Jika problem
fisik, misal hanya memiliki satu tangan atau satu kaki, barangkali guru SMP masih
mampu menanganinya.

Solusinya, kita perlu proses siklus kreasi: (1) kreasi; (2) eksepsi; (3) disrupsi; kembali
berputar ke (1). Hipotesis saya, siklus ini akan mengantar pergantian zonasi sekolah
menjadi zonasi siswa.

Kapan siklus kreasi ini berhenti? Harus berhenti. Karena kita perlu mengambil keputusan
kemudian eksekusi dan revisi. Jawaban kapan berhenti adalah problem etika sejati, lagi.

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka

Problem etika adalah problem abadi dari kajian filsafat. Di saat yang sama, kajian etika
adalah sangat penting karena berdampak langsung terhadap kehidupan praktis sehari-
hari.

Derrida (1930 — 2004) terkenal dengan konsep dekonstruksi dan tulisan yang kriptik:
sangat sulit dipahami. Karena, bagi Derrida, filsafat memang sulit dipahami khususnya
filsafat etika. Jika Anda tidak kesulitan memahami etika, itu tandanya Anda masih kurang
mendalami etika. Setiap pilihan, sikap etis, akan menghadapi dilema seperti Nabi
Ibrahim: menuruti perintah Tuhan untuk menyembelih putranya atau melanggar
perintah Tuhan?

Butuh waktu berhari-hari bagi kita untuk merenung. Bahkan, berbulan-bulan. Tetapi,
saya mencoba menanyakan problem etika seperti itu kepada robot Al, dalam hal ini
chatGPT, menjawab kurang dari 1 menit. Tepatnya, hanya beberapa detik saja. Karena,
Al memang tidak punya tanggung jawab moral. Kita, manusia, memiliki tanggung jawab
moral. Jika seorang anak manusia hanya berpikir prosedural, menjalankan tugas,

86



menjalankan perintah, maka dia tidak lebih baik dari robot. Bahkan bisa lebih buruk dari
robot.

Kita bisa mengkaji etika dan moral dari tiga pendekatan: (1) utilitarianisme atau asas
manfaat; (2) deontologi; kewajiban sampai kontraktual; (3) karakter atau pribadi atau
virtue ethic.

(1) Utilitarianisme

Utilitarianisme selaras dengan asas manfaat, selaras dengan pragmatisme. Kebaikan
etika atau moral adalah kebaikan yang memberi manfaat sebesar-besarnya.

Asas manfaat selaras dengan prinsip, “Sebaik-baik manusia adalah yang paling memberi
manfaat kepada manusia.”

Asas manfaat begitu mudah kita pahami. Sebenarnya, cukup mudah juga bagi umat
manusia untuk menerapkannya. Hanya saja, kadang, ada godaan yang membelokkan
manusia dari asas manfaat. Misal, seorang pejabat bisa saja tergoda untuk korupsi
dengan mencuri uang rakyat. Jabatannya menjadi tidak bermanfaat, malah,
membahayakan umat.

Bentham (1748 — 1832) adalah pemikir pertama yang merumuskan dengan tegas,
“Memberikan manfaat terbesar kepada sebanyak-banyaknya orang adalah ukuran
sesuatu sebagai benar atau salah.” Selanjutnya, Bentham mengembangkan beragam
cara untuk menghitung dan mengukur suatu manfaat. Dengan demikian, kita menjadi
lebih fokus dengan meningkatkan manfaat yang lebih besar banyak orang. Dalam
kehidupan sehari-hari, kita punya perasaan bahwa sesuatu itu bermanfaat atau tidak.
Jika bermanfaat maka lakukan. Jika tidak bermanfaat maka tinggalkan. Berpikir praktis
dengan asas manfaat memang praktis.

John Mill (1806 — 1873) adalah murid dari Bentham yang mengembangkan konsep asas
manfaat lebih jauh lagi. Menurut Mill, ukuran suatu manfaat tidak sesederhana yang
dipikirkan oleh Bentham. Manfaat, sudah tentu, bisa diukur secara ekonomi, misal
kenaikan pendapatan. Atau, kita memberi uang kepada orang miskin, jelas, bermanfaat.
Sesuatu yang lebih abstrak, misal membahagiakan orang lain, juga termasuk manfaat.
Begitu juga mencerdaskan masyarakat dengan membekali mereka keterampilan kerja
juga bernilai manfaat tinggi. Singkatnya, ukuran manfaat menjadi lebih luas lagi.

87



Karl Popper (1902 — 1994) mendukung konsep asas manfaat negatif. Apa yang kita
bahas di atas adalah asas manfaat positif. Yaitu, memberikan manfaat positif kepada
masyarakat: meningkatkan pendapatan, memberi ilmu, membuka lapangan kerja. Asas
manfaat negatif, lebih penting lagi, yaitu mencegah kerugian atau kejahatan. Contoh
mencegah korupsi, mencegah kecelakaan, mencegah penindasan, menghapus
kecurangan, melawan kesewenang-wenangan, dan lain-lain. Bagi negara sangat penting
mengutamakan asas manfaat negatif. Bagi kita, secara personal, juga penting. Ketika
kecurangan dan kejahatan sudah dihapus, maka, dengan sendirinya umat manusia akan
mengembangkan asas manfaat positif.

Sekali lagi, berpikir praktis ini bagi kita, sebenarnya memang praktis. Kita hanya perlu
meningkatkan manfaat dan mencegah kejahatan. Itu saja. “Tebarkan manfaat dan cegah
kerusakan.” “Mengajak kepada kebaikan, mencegah keburukan.”

Benarkah semudah itu? Masih ada tantangan berikutnya. Apa itu manfaat? Apa itu
kejahatan? Siapa yang menentukan sesuatu sebagai bermanfaat atau jahat? Kita,
memang, bisa menentukan manfaat secara idealis saklek. Tetapi, realitas tidak se-ideal
itu. Mikros seharusnya identik dengan makros. Bagaimana mikros menjadi berbeda
dengan makros?

(2) Deontologi

Deontologi menyatakan bahwa kebaikan moral bukan karena manfaatnya tetapi karena
kebaikan itu memang baik. Sehingga, kebaikan moral adalah kewajiban atau categorial
imperative.

Immanuel Kant (1720 — 1804) pemikir awal yang mengajukan categorial imperative (Cl).
Kebaikan moral adalah kewajiban yang harus dilakukan oleh semua orang. Kadang kala,
kebaikan itu justru membebani dan, lebih seringnya, bermanfaat juga. “Menghormati
ibu” adalah Cl yang bernilai moral. “Membela kebenaran” adalah Cl — bermanfaat atau
tidak, maka, tetap wajib dilakukan.

Dengan demikian, cakupan Cl menjadi lebih luas dari asas manfaat. Asas kewajiban lebih
besar dari asas manfaat.

Bagaimana cara menentukan Cl atau bukan? CI ditentukan oleh 4 kriteria: [a] disetujui
semua orang; [b] bisa dilakukan semua orang; [c] berlaku di mana saja; [d] berlaku

88



kapan saja. Maksud “semua orang” bisa saja hipotetis. Karena Cl bersifat universal
seperti di atas, maka, Cl lebih mudah bersifat negatif misal: dilarang mencuri; dilarang
membunuh; dilarang melukai.

Bagaimana pun ada kebaikan moral yang tidak memenuhi sebagian kriteria di atas;
disebut sebagai HI: hipothetycal imperative. Contoh HI adalah “menolong orang
kelaparan” perlu ada kondisi yaitu ada orang lapar.

Kita bisa membayangkan betapa sulitnya mencapai Cl secara positif karena melibatkan
“semua orang.” Akibatnya, deontologi akan bergeser ke kontraktual — kebaikan moral
adalah kebaikan yang disepakati oleh semua pihak. Kontraktual tampak lebih ringan dan
praktis. Resiko kontraktual adalah terlewatkan untuk memperhatikan disrupsi. Semua
pihak sepakat dalam kontrak tetapi ada pihak yang, jauh lokasinya, menanggung
disrupsi.

Tim Scanlon (1940 — ) mengusulkan pendekatan hak veto bagi deontologi. Kebaikan
moral adalah kebaikan yang lulus dari hak veto sebanyak-banyaknya pihak. Dalam
contoh zonasi sekolah, siswa pinggiran bisa mengajukan veto maka zonasi sekolah
dibatalkan. Pendekatan veto Scanlon ini menjadi jalan tengah yang bagus bagi
deontologi.

(3) Karakter

Etika karakter justru paling awal berkembang secara filosofis. Socrates mengatakan,
“Menjalani hidup tanpa cobaan adalah hidup yang tidak layak dijalani.” Kemudian, Plato
merumuskan empat kebajikan utama. Dan, lebih jauh, Aristo mengembangkan empat
kebajikan utama menjadi sistematis: (1) moderate; (2) berani; (3) adil; (4) bijak.

Dari filsafat Timur, kita mengenal nama-nama pemikir besar yang mengembangkan
etika karakter: Ghazali, Suhrawardi, Ibnu Arabi, dan tentu Sadra. Dengan tegas, Sadra
menyatakan bahwa karakter manusia akan mengelompok menjadi empat spesies, atau
diferensia akhir: (1) binatang serakah; (2) binatang buas; (3) setan licik; (4) malaikat
mulia. Kita akan membahas lebih detil di bawah. Dari negara kita, Indonesia, Kalijaga
mengembangkan etika karakter dengan simbol warna jiwa: merah, hitam, kuning, dan
bening.

89



Di jaman kita sekarang, kita mengenal etika karakter melalui buku populer Stoicisme
atau filosofi Teras. Di satu sisi, buku populer ini membantu generasi muda lebih dekat
dengan etika karakter dan mengenal prinsip-prinsip filosofis. Di sisi lain, generasi muda
bisa mereduksi etika karakter menjadi sekedar tool untuk pragmatisme kepentingan
ekonomi. Pemberitaan tentang Silicon Valley, akhir-akhir ini, menunjukkan gejala
reduksionisme. Kabar gembira yang, sekaligus, memprihatinkan.

Epicurus (341 — 270 SM) sudah melakukan kritik terhadap Stoic sejak awal kemunculan
Stoic itu sendiri. Karena Stoic terlalu fokus kepada lingkaran kendali, yaitu, segala
sesuatu yang ada dalam kendali diri kita. Sementara, terhadap sesuatu yang di luar
lingkar kendali bisa diikhlaskan. Epicu mengusulkan untuk mengembangkan etika
karakter, manusia perlu fokus mengembangkan kemampuan rasa, peduli, estetik, dan
asketik. Rasa gembira, rasa bahagia, empati, simpati, menikmati makanan sekedarnya,
menikmati seni, menikmati ilmu pengetahuan, dan menghindari sakit adalah praktek
etika yang penting. Kita bisa melakukan itu semua dengan cara paling mudah, yaitu
menurut Epicu, merasa bahagia dengan cara membantu teman agar bahagia;
Berbahagia dengan menjadi teman bagi sesama; Teman adalah orang yang merasa
bahagia dengan membahagiakan teman; Jadilah teman bagi banyak orang.

Penekanan Stoic untuk membentuk karakter yang kuat melalui lingkar kendali adalah
beresiko: orang menjadi kehilangan rasa. Resiko ini memang terjadi. Orang menjadi
rasionalis belaka. Tetapi, itu bukan salah Stoic. Yang salah adalah mereka membelokkan
ajaran Stoic. Ajaran Epicu, di saat ini pun, juga banyak disalah-pahami. Epicu menyebut
cara hidup bahagia dengan menikmati segala yang ada, melalui asketisme hidup
sederhana, adalah sebagai hedonisme. Anda pasti tahu apa makna hedonisme di jaman
sekarang.

Keunggulan etika karakter adalah lebih luas dan lebih mendalam dari etika asas manfaat
atau asas kewajiban. Atau, asas manfaat menjadi bernilai moral etis hanya jika
menguatkan karakter utama. Asas kewajiban, Cl, bernilai moral etis hanya jika
menguatkan karakter utama. Di era digital, mungkin saja robot Al memberi manfaat
sesuai asas manfaat, atau Al menjalankan kewajiban sesuai program yang ditetapkan.
Tetapi robot Al tidak akan mampu bersikap moral etis yang menguatkan karakter
jiwanya. Karena, Al tidak pernah memiliki jiwa sampai saat ini. Bagaimana pun, di banyak
sisi, terjadi titik temu antara semua pandangan etika: manfaat, kewajiban, dan karakter.

Mari lebih detil membahas karakter utama.

90



[1] Binatang serakah. Perilaku manusia yang seperti binatang serakah adalah tidak etis.
Tetapi binatang serakah yang berperilaku sebagai binatang serakah adalah alamiah
belaka. Tidak ada isu moral sama sekali. Contoh binatang serakah adalah babi. Manusia
yang perilaku seperti babi, yaitu, hanya makan, minum, dan berkembang biak adalah
tidak bermoral.

Termasuk serakah, di antaranya: banyak tidur, banyak ngumpulin harta, cuek ke sekitar,
mengambil harta tetangga, mengambil hak rakyat, main-main belaka.

Karakter serakah terjadi di bumi ini dalam mode material. Di saat yang sama, terjadi di
mode imajinal. Orang serakah, di bumi ini, hanya tampak dari perilaku tetapi tidak
tampak dari badan material mereka. Setelah kematian, tampak jelas, badan dan perilaku
mereka memang sebagai binatang serakah. Mereka berada di neraka, entah sampai
berapa lama. Sejatinya, di bumi ini, mereka juga tersiksa oleh karakter serakah mereka
sendiri.

Moderate atau hidup sederhana adalah solusi etika karakter. Kalijaga menyebut karakter
serakah sebagai jiwa yang dikuasai nafsu merah. Mereka terlena karena berlebih-
lebihan. Mereka perlu berpuasa agar hidup sederhana dan kembali bahagia dalam
naungan etika.

[2] Binatang buas. Manusia yang berperilaku seperti binatang buas adalah melanggar
etika. Manusia buas ini sering menyerang pihak lain, merebut hak orang lain, menindas
rakyat kecil, sampai membunuh segala. Contoh binatang buas adalah singa. Tetapi, tidak
ada masalah dengan singa yang buas karena alamiah belaka.

Karakter buas ini terjadi, di bumi, dalam mode material dan, di saat yang sama, terjadi di
mode imajinal yang makin jelas setelah kematian. Kalijaga menyebut karakter buas
sebagai jiwa yang dikuasai nafsu hitam yang perlu dibersihkan. Solusinya adalah
mengganti sikap buas menjadi sikap berani yang mempertimbangkan beragam situasi.

[3] Setan licik. Manusia yang berperilaku licik, bagai setan, adalah tidak bermoral. Setan
tahu bahwa serakah dan buas adalah salah. Tetapi, setan bisa berdalih bahwa dirinya
tidak salah. Dirinya tidak serakah. Dirinya tidak buas. Setan membela diri sebagai benar
meski tahu dirinya sejatinya salah.

91



Kalijaga menyebut kelicikan ini sebagai jebakan jiwa oleh nafsu kuning. Sangat
berbahaya. Solusi terhadap sikap licik adalah dengan membangun sikap adil. Tetap sulit.
Karena setan meng-klaim dirinya adalah adil. Barangkali, para politikus lebih
pengalaman tentang licik dan adil ini.

Frankfurt (1929 — 2023) menyebut bahwa manusia memiliki kehendak-tingkat-2.
Binatang serakah makan berlebih adalah kehendak-tingkat-1. Demikian juga, binatang
buas menerkam mangsa merupakan kehendak-tingkat-1. Mereka berbuat atas
kehendak mereka.

Kehendak-tingkat-2 adalah kehendak terhadap kehendak-tingkat-1. Seseorang ingin
mengurangi sikap serakah agar jadi orang baik adalah satu contoh. Atau, seseorang
ingin tetap bisa menikmati sikap serakah dengan mengembangkan banyak dalih adalah
contoh kehendak-tingkat-2. Jadi, kelicikan adalah kehendak-tingkat-2 sehingga lebih
sulit untuk ditangani.

Apakah seseorang bisa mengembangkan kehendak-tingkat-3 atau tingkat yang lebih
tinggi? Tentu saja, terbuka peluang itu. Tetapi, Frankfurt tampak tidak berminat
membahasnya. Padahal, pertanyaan ini akan mengantar kajian yang lebih maju.

Solusi terhadap sikap licik adalah orang tersebut harus memiliki kemauan kuat
mengganti licik dengan sikap adil. Kemauan kuat ini adalah jenis kehendak-tingkat-2.
Sehingga, perlu perjuangan ekstra keras.

Tiga karakter di atas, serakah-buas-licik, adalah penghuni neraka di dunia imajinal nanti.
Di mode material, di bumi ini, sama saja: mereka juga hidup dalam neraka dunia. Umat
manusia perlu berjuang menuju karakter malaikat mulia.

[4] Malaikat mulia. Karakter malaikat memang mulia: taat kepada perintah Tuhan,
mengerjakan kebaikan, dan menjauhi larangan. Lebih mulia lagi ketika pelakunya adalah
manusia. Karena manusia berada dalam godaan nafsu serakah, buas, dan licik.
Kemudian, manusia membersihkan diri untuk mencapai karakter mulia. Kalijaga
menyebut karakter mulia sebagai jiwa berwarna bening. Itu adalah warna asli jiwa
manusia. Kita sering menyebut karakter mulia sebagai kamil atau insan kamil.

Kamil adalah karakter yang merangkul seluruh semesta di bumi dan alam raya dalam
rangkulan kebaikan untuk bersama-sama menghadap Yang Maha Baik. Kamil adalah

92



pemimpin alam raya; formal atau non formal. Di saat yang sama, kamil adalah
manifestasi dari Nama Indah Tuhan. Dalam diri seorang kamil, mikros identik dengan
makros.

Tuhan adalah Maha Adil. Kamil adalah orang adil. Tuhan adalah Maha Pengasih. Kamil
adalah orang pengasih. Tuhan adalah Maha Bijak. Kamil adalah orang bijak. Kamil
adalah penghuni surga tertinggi. Orang Timur menyebut kamil sebagai ahli hikmah,
yaitu, orang yang memiliki hikmah tertinggi. Orang kuno menyebut kamil sebagai
philosopher, yaitu, orang yang cinta wisdom, cinta bijak.

Tentu saja, kamil ada di dunia ini, di bumi ini, dan ada di dunia nanti, di surga tertinggi.

Apa keunggulan etika karakter Sadra terhadap etika karakter yang lain?

Keunggulannya adalah komprehensif dan dinamis. Komprehensif karena etika karakter
berlaku untuk kehidupan di dunia ini mau pun di dunia nanti. Dinamis karena setiap
orang, termasuk diri kita, mampu bergerak dinamis menuju karakter tertinggi yaitu
karakter mulia sebagai kamil.

Tentu saja, masih banyak tanda tanya bagi kita. Apa batas-batas serakah, buas, dan licik?
Atau, apa definisi kamil yang mulia itu?

Di dalam kelas serakah terdapat keragaman. Demikian juga kelas buas, licik, dan kamil.
Kita mengenal binatang serakah misal babi, tikus, sapi, domba, dan lain-lain. Sehingga,
batas-batas serakah juga beragam. Situasi khusus, terindividuasi, akan ikut menentukan
batasan serakah. Ada baiknya, kita mempertimbangkan asas manfaat, asas kewajiban —
kontraktual sampai veto, dan potensi konsensus-dissensus dalam menentukan batas
serakah-buas-licik.

Seorang lelaki yang memiliki istri satu adalah tidak serakah. Lelaki yang punya istri 2
atau sampai 4 orang adalah tidak serakah di jaman dulu. Karena, di jaman dulu, sering
terjadi perang dan bencana sehingga jumlah lelaki lebih sedikit dari jumlah wanita.
Konsekuensinya, poligami adalah tidak serakah. Bagaimana dengan kondisi saat ini?
Penduduk dunia lebih banyak lelaki dari wanita. Penduduk Indonesia, mirip juga, lebih
banyak lelaki dari wanita. Jadi, poligami termasuk serakah dalam situasi terkini. Karena
dalam situasi monogami sempurna saja, setiap lelaki berpasangan dengan satu istri,
masih tersisa jutaan lelaki tanpa istri. Jutaan lelaki tidak kebagian pasangan wanita untuk

93



jadi istri. Jika ada lelaki poligami maka akan membuat lebih banyak lagi lelaki lain tanpa
istri. Tentu saja, di masa depan, situasi bisa berganti.

Perang Rusia-Ukraina merupakan contoh karakter buas anak manusia. Siapa yang buas?
Rusia buas. Ukraina buas. Bisa jadi mereka tidak setuju disebut sebagai buas. Para
politikus di seluruh penjuru, dengan cerdik, menunjukkan bahwa mereka adil. Rusia dan
Ukraina, masing-masing, mengklaim punya justifikasi. Secara umum, orang menilai
bahwa perang adalah tanda kebuasan anak manusia.

Penilaian serakah dan buas adalah dinamis sesuai realitas eksistensi individuasi. Dengan
situasi ini, manusia bisa bersikap (1) cerdik licik atau berjuang untuk bersikap (2) bijak
menjadi kamil. Tetapi, hanya sedikit orang yang berhasil menjadi kamil. Kita bisa
mengajukan pertanyan lanjutan.

Adakah karakter serakah yang menjadi penduduk surga?

Surga tertinggi adalah karunia khusus kepada kamil. Surga yang bukan tertinggi, atau
misal surga biasa, dihuni oleh siapa? Penduduk surga adalah orang dengan karakter
yang berbeda-beda. Orang serakah atau buas dalam kadar moderat, barangkali, punya
peluang. Orang serakah lalu tobat. Orang buas lalu tobat. Mereka bolak-balik dosa lalu
tobat. Barangkali ada peluang bagi mereka. Sebagian besar manusia, bukankah
memang seperti itu? Surga banyak penduduknya. Surga mode imajinal. Sementara,
surga tertinggi spesial hanya untuk kamil. Surga mode intelektual.

Bagaimana caranya agar kita sukses dengan etika karakter; meraih karakter baik atau
karakter mulia?

(1) llmu. Mempelajari ilmu tentang etika dan karakter. Anda membaca tulisan ini adalah
contoh memperkuat karakter melalui ilmu. Dan, masih banyak ilmu lainnya.

(2) Amal. Moral. Praktek mengerjakan kebaikan moral, sudah pasti, menguatkan karakter
Anda. Menolong fakir miskin, membantu teman, berbagi ilmu adalah beberapa contoh
di antaranya.

94



Dua poin di atas, ilmu dan amal, berhasil menguatkan karakter siapa saja. Secara umum,
dua poin di atas sudah mencukupi. Untuk perjalanan yang lebih tinggi, silakan berikut
ini.

(3) Pesona ruhani. Sebagian orang mengalami pesona ruhani, atau pesona spiritual, atau
pesona intelektual. Di antara yang mengalami, sebagian benar-benar terpesona.
Sebagian yang lain, biasa-biasa saja atau bahkan cuek.

Pesona intelektual adalah pintu untuk menuju kamil. Orang yang bertekad menjadi
kamil perlu melewatinya. Bagi yang tidak berminat, tidak menjadi masalah. Tersedia bagi
mereka kebahagiaan dalam mode material dan mode imajinal. Sementara, kamil justru
membatasi diri dalam mode material dan imajinal. Kamil akses material dan imajinal
hanya sekedarnya saja dan digunakan untuk membantu sesama atau semesta. Kamil
lebih banyak aktivitas dalam pesona intelektual. Tentu, sambil merangkul material dan
imajinal.

(4) Karunia llahi. Karakter tertinggi adalah karunia llahi. Tidak ada karunia apa pun
kecuali karunia Ilahi. [lImu, amal, dan intelektual adalah karunia Ilahi. Ketetapan takdir
adalah karunia llahi. Freedom adalah karunia Ilahi. Tugas merangkul alam raya adalah
karunia llahi. Menerima Nama Indah Tuhan adalah karunia Ilahi.

Sampai di sini, kita bisa menyimpulkan bahwa masa depan jiwa akan membentuk
klasifikasi empat spesies: serakah, buas, licik, dan mulia. Kita bebas untuk memilih
menjadi salah satu diantara empat itu. Untuk menjadi karakter terbaik bagi diri Anda,
bisa dengan meningkatkan (1) ilmu dan (2) amal. Jika ingin lebih tinggi lagi, perjalanan
mengarungi diri, silakan jelajahi (3) pesona intelektual dan (4) karunia llahi.

Apakah masa depan jiwa terkait dengan masa depan waktu?
4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik

Problem masa tak lekang oleh masa. Pembahasan tentang waktu bisa dihubungkan
dengan realitas gerak.

95



(1) Waktu adalah ukuran dari gerak. Umumnya, ukuran dari gerak aksidental: gerak
jarum jam, gerak matahari dari terbit sampai terbit kembali, gerak rembulan dari
purnama sampai kembali purnama.

Kita bisa memperluas sampai gerak substansial. Waktu adalah ukuran gerak substansi
dari satu tingkat substansi ke tingkat substansi yang lebih kuat. Sementara, gerak
aksidental adalah efek dari gerak substansial. Sudut pandang ini menempatkan waktu
sebagai posterior atau derivatif terhadap eksistensi.

(2) Waktu adalah sebab dari gerak itu sendiri. Waktu adalah horison bagi eksistensi.
Waktu yang memberi waktu agar eksistensi menjadi hadir; eksistensi di masa kini. Waktu
juga yang menyembunyikan eksistensi; menyembunyikan eksistensi masa lalu dan masa
depan. Sudut pandang ini menempatkan waktu sebagai prior atau lebih utama dari
eksistensi.

Waktu absolut adalah waktu yang bisa independent terhadap realitas. Sedangkan
horison waktu selalu bersatu dengan realitas.

(3) Waktu adalah gerak itu sendiri. Waktu adalah eksistensi. Waktu adalah akumulasi
realitas secara intensif. Waktu adalah durasi. Kesatuan yang beragam dan keragaman
yang satu.

Bagaimana topologi waktu? Umumnya, kita memandang waktu bergerak secara lurus
dari masa lalu, masa kini, dan menuju masa depan.

(a) Presentisme: waktu adalah present yang bergulir dari masa lalu menuju masa kini
sampai masa depan. Masa lalu telah berlalu. Masa depan tak kunjung datang. Masa kini
adalah yang paling berarti.

(b) Eternalisme: waktu adalah abadi terbentang dari masa lalu, masa kini, dan masa
depan. Semua waktu adalah sama-sama nyata.

(c) Blok-berkembang: masa lalu dan masa kini adalah yang nyata. Masa kini
ditambahkan terus-menerus sehingga membentuk blok-berkembang. Masa depan tidak
nyata.

96



(d) Spotlight: semua waktu adalah nyata; masa lalu, masa kini, dan masa depan. Kita
hanya mampu menerangi waktu dengan cahaya sebatas kemampuan cahaya, yaitu,
spotlight. Masa kini adalah realitas paling jelas dalam sinaran spotlight yang bergerak
dari masa lalu menuju masa depan. Kita bisa menyebut juga waktu sebagai dimensi 4.

(e) Persegi-dinamis: waktu adalah bentangan masa lalu, masa kini, dan masa depan.
Setiap saat, masa kini menghirup seluruh masa lalu dan masa depan menjadi hanya satu
titik. Kemudian, menghembuskan kembali menjadi bentangan masa lalu, masa kini, dan
masa depan. Bentangan masa lalu, umumnya, konstan meski bisa berbeda makna.
Sedangkan, bentangan masa depan adalah posibilitas. Jika bentangan waktu bernilai
konstan maka terbentuk persegi-sempurna. Tetapi karena terdapat posibilitas maka
persegi-dinamis adalah lebih tepat.

Waktu adalah satu kata yang memiliki berjuta makna. Waktu adalah metafora. Bahkan
ketika kita berusaha mendefinisikan waktu secara ketat, tetap saja, mengandung
metafora.

Aristo, Ibnu Sina, Suhrawardi, Leibniz, Hegel, dan masyarakat pada umumnya
menganggap waktu sebagai bergerak lurus, linear, presentisme dan merupakan ukuran
dari suatu gerak misal gerak matahari.

Sadra sepakat bahwa waktu adalah ukuran gerak. Lebih lanjut, Sadra menambahkan
bahwa gerak adalah gerak substansial yang berdampak pada gerak aksidental. Meski
demikian, waktu eksis secara nyata sebagai eksistensi derivatif.

Immanuel Kant, Taggart, dan para nominalis menolak eksistensi waktu dengan argumen
yang beragam. Bagi Kant, waktu bisa memanjang ke masa depan dan ke masa lalu
tanpa batas, serta, setiap selang waktu bisa dibagi menjadi bagian kecil tanpa batas
maka waktu mustahil eksis. Bagi Taggart, waktu bisa berupa seri A atau seri B. Seri A
adalah masa lalu, masa kini, dan masa depan. Seri B adalah hari Senin mendahului hari
Selasa. Karena seri A dan seri B saling kontradiksi maka waktu mustahil eksis. Bagi
nominalis, realitas yang eksis adalah apa yang benar-benar ada di depan kita. Istilah
waktu hanya untuk kemudahan saja tanpa eksis secara nyata.

Newton mengakui waktu sebagai ukuran gerak. Sehingga, waktu adalah relasi. Lebih
jauh, Newton meng-klaim eksistensi waktu absolut yang akan menjadi rujukan absolut
bagi seluruh alam raya.

97



Plato meyakini eksistensi waktu absolut sebagai “media” bagi seluruh alam semesta
berubah dan bergerak. Waktu absolut itu sendiri tidak dipengaruhi oleh perubahan mau
pun oleh gerak alam. Waktu adalah gerak falak.

Einstein meyakini waktu sebagai relatif, bahkan, relatif terhadap kerangka acuan masing-
masing. Ketika kita menyebut selang waktu 3 jam bermakna relatif terhadap kita yang
diam di atas permukaan bumi. Bagi astronot yang sedang di dalam roket melaju
kencang bisa saja selang waktu tersebut hanya 2 jam.

Heidegger, awalnya, memandang waktu sebagai horison bagi realitas. Waktu yang
menjadikan realitas hadir, yaitu, realitas masa kini. Waktu juga yang menjadikan realitas
tersembunyi, yaitu, realitas masa lalu dan masa depan. Pada masa tuanya, Heidegger
menyebut waktu dan being saling apropriasi. Waktu memberi waktu kepada being
sehingga being punya waktu untuk eksis. Dan, being bersedia menerima pemberian
waktu sehingga waktu eksis melalui being.

Bergson memandang waktu sebagai durasi intensifikasi. Waktu adalah gerak intensitas
itu sendiri. Waktu bukan kuantitas tetapi kualitas. Waktu adalah eksistensi tunggal yang
beragam dan beragam dalam ketunggalan.

Kajian tentang waktu akan tetap menarik sepanjang waktu.

Saya mengusulkan model topologi waktu sebagai persegi-dinamis. Secara ontologis,
persegi-dinamis terbuka untuk menerima waktu sebagai (1) ukuran gerak, (2) penyebab
gerak, dan (3) identik dengan gerak.

Untuk prioritas past, present, dan future, saya mengusulkan future sebagai paling prior
sehingga futuristik. Tentu saja, past dan present tetap sama penting. Dengan futuristik,
kita membuka lebih luas posibilitas, lebih banyak freedom, dan menuntut komitmen
semua pihak.

Pembahasan tentang makna waktu, sementara, kita cukupkan seperti di atas. Barangkali
sudah memadai untuk memancing diskusi lebih lanjut di tempat lain. Tentu, masih
banyak tanda tanya.

4.7 Tanda Tanya

98



Filsafat adalah kajian atas pertanyaan fundamental untuk menghasilkan solusi
fundamental. Kemudian, memunculkan pertanyaan fundamental baru.

Kita semua adalah filsuf ketika masih kanak-kanak. Kita bergembira bertanya tentang
apa pun. Kita bertanya tentang pertanyaan fundamental. Siapa pencipta alam semesta?
Dari mana asal mula kita? Ke mana tujuan akhir kita?

Kita perlu menambah lebih banyak tanda tanya. Apa makna-realitas? Apa makna-jiwa?
Apa makna-kapital-jiwa? Apa makna-being? Apa makna-ada? Apa makna-bertanya?

Kita sudah membahas kapital jiwa. Giliran kita untuk menikmati perjalanan jiwa. Sangkan
Paraning Dumad..

99



Wacana Utama:
Mutiara Filsafat Sadra

Mengkaji filsafat Sadra, kita bagaikan memperoleh berlian berkilau. Bahkan, kita
memperoleh bongkahan-bongkahan berlian. Makin dalam kita kaji, maka makin banyak
berlian kita temui.

Kajian kita hanya memilih 15 wacana yang berhubungan dengan tema jiwa. Kutipan
yang bersumber asli dari Sadra, barangkali, hanya terdiri dari 10 halaman. Tetapi, makna
yang dikandungnya bagai menyelami samudera.

Konsep jiwa menjadi solusi untuk banyak problem masa kini. Perkembangan Al, misal
chatGPT, menuai kontroversi. Dengan menerapkan konsep jiwa, kita berhasil
merumuskan beberapa solusi bagi Al.

(1) Al mampu memberi solusi atau rekomendasi berupa bahasa, atau konsep, yang mirip
dengan bahasa manusia. Akibatnya, secara intuitif, kita mengira kapasitas Al adalah
sama dengan kapasitas manusia. Atau, bahkan, Al lebih unggul dari manusia.

(2) Al mampu mem-produksi, atau berkarya, seperti manusia misal menghasilkan puisi,
cerpen, lukisan, atau lainnya.

(3) Al mampu belajar secara kreatif dan otonom serta menyerap informasi dalam jumlah
nyaris tak terbatas.

[Salah] Menganggap Al sebagai mirip manusia adalah salah. Apalagi, menganggap Al
lebih dari manusia adalah salah. Kendaraan otomatis, kendali sopir diganti Al, adalah
salah. Karena Al tidak memiliki jiwa maka Al tidak mirip dengan manusia. Al tidak
memiliki tanggung jawab moral. Bahkan, Al tidak mampu memahami apa pun.

[Benar] Al adalah teknologi. Al adalah buah perkembangan budaya manusia. Sehingga,
Al adalah teman bagi manusia untuk hidup bersama, yaitu, bersama Al, bersama alam,

100



dan bersama sesama manusia. Karena Al tidak berjiwa maka penggunaan Al adalah
bagian dari perluasan jiwa manusia. Jadi, jiwa manusia tetap bertanggung jawab penuh
atas proses dan hasil dari Al.

Ketika seorang suami memberi hadiah kepada istri berupa mobil listrik, maka, kita yakin
kejadian tersebut adalah tindakan oleh suami. Semua sepakat. Tetapi, ketika seorang
suami membeli mobil listrik atas saran dari Al, maka, orang salah kira kejadian tersebut
atas “saran dari AL." Yang benar adalah kejadian tersebut karena “suami memutuskan
untuk membeli mobil listrik” bisa jadi terpengaruh saran dari Al. Jadi, tanggung jawab
tetap berada pada seorang suami, pada jiwa manusia.

Demikian juga, ketika dampak Al menyebabkan orang-orang tertentu menjadi kaya
raya, orang-orang lain kehilangan pekerjaan, lebih banyak orang makin tertindas,
ketimpangan ekononomi makin ganas, dan lain-lain, maka itu semua adalah tanggung
jawab manusia. Tanggung jawab umat yang memiliki jiwa. Apakah Al, suatu saat, akan
memiliki jiwa? Itu adalah tanda tanya bagi kita.

Lebih lanjut, kita bisa menyatakan jiwa adalah perkembangan dari materi berupa forma
sempurna dari materi atau diferensia dari materi. Sebagai diferensia dari materi maka
jiwa mengambil alih dominasi materi. Nasib seorang anak manusia bergantung kepada
jiwanya, bukan lagi bergantung materi saja. Rambut seseorang bisa saja berganti warna,
tetapi, jiwa orang tersebut tetap sama maka dia adalah orang yang sama.

Etika menjadi bernilai penting untuk menentukan nasib masa depan manusia. Karena
jiwa mengambil alih dominasi materi, maka, perbuatan moral etis seseorang berdampak
abadi kepada jiwanya. Jiwa manusia abadi dan selamat dari kematian badan. Masa
depan jiwa manusia adalah sebagai karakter serakah, buas, licik, atau bijak. Anda bebas
memilih satu di antaranya.

Analisa kita, pada setiap akhir bagian, terhadap pemikiran masa lalu dan pemikiran
mutakhir, justru menunjukkan lebih banyak mutiara kehidupan dari filsafat Sadra. Saya
kira pandangan Austin (1911 — 1960) patut menjadi pertimbangan. Setiap kata adalah
kata pertama bukan kata terakhir. Karena itu, dari kata pertama, kita bisa lebih banyak
mengembangkan karya-karya kreatif yang baru. Demikian juga karya Sadra adalah
karya-pertama yang menjadi karunia bagi generasi-generasi masa depan. Kita bisa
mengembangkan, lebih kaya lagi, maha karya.

101



Setiap wacana adalah wacana pertama. Wacana utama adalah wacana pertama.

Kembali ke: Kapital Jiwa

102


https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/

