
1 
 

 



2 
 

Daftar Isi 

Wacana Awal: Kapital Jiwa (3) 

 

Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realitas (6) 

 

Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa (31) 

 

Bagian 3: Masa Depan Jiwa (52) 

 

Wacana Utama: Mutiara Filsafat Sadra (100) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Kapital Jiwa: Wacana Awal 

Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra 

Kita sedang dalam perjalanan. Termasuk Anda, saat ini, pasti sedang dalam perjalanan. 

Apakah Anda punya modal? Apakah Anda cukup kapital? Apakah Anda sudah siap 

dengan beragam situasi? 

Tetapi, perjalanan apa yang sedang Anda lakukan? Anda pasti sedang berjalan menuju 

masa depan. Anda akan menyongsong bulan depan. Menyongsong tahun depan. 

Menyongsong 10 tahun atau 20 tahun ke depan. Kita pasti akan mati pada suatu saat. 

Itu masa depan yang pasti. Kapital paling penting adalah kapital jiwa. 

Tulisan ini akan membahas kapital jiwa dalam tiga bagian utama. (1) Prinsip-prinsip 

realitas. Kita perlu memahami dengan baik apa realitas sebenarnya yang sedang kita 

hadapi. Dengan demikian, jiwa bisa mempersiapkan diri. 

(2) Prinsip-prinsip jiwa. Psikologi adalah ilmu tentang jiwa. Seharusnya, kita bisa 

memanfaatkan sains psikologi untuk kapital jiwa. Kita membutuhkan kapital lebih dari 

itu. 

(3) Masa depan jiwa. Bayi, anak-anak, remaja, lalu tua. Kemudian apa? Kita perlu 

mengkaji masa tua dan nasib jiwa setelah tidak berada di dunia. 

Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realita 

Wacana 1.1: Realita adalah Eksistensi 

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi 

Wacana 1.3: Gradasi Realita 

Wacana 1.4: Intensitas Realita dan Gerak Substansi 

Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realita 

 

Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa 

Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu 

Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi 

https://pamanapiq.com/2023/06/25/prinsip-prinsip-realita/
https://pamanapiq.com/2023/06/26/prinsip-prinsip-jiwa/


4 
 

Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa 

Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas 

Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa 

 

Bagian 3: Masa Depan Jiwa 

Wacana 3.1: Keragaman Dunia 

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna 

Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi 

Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan 

Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka 

Penjelasan lebih lengkap silakan klik tautan masing-masing di atas. 

Wacana 1.1 sampai wacana 3.2 bersumber dari karya Mulla Sadra berjudul “Zaad 

Musafir” atau “Bekal Pengembara” yang menjadi judul tulisan ini juga yaitu “Kapital 

Jiwa.” Wacana 3.3 dan wacana 3.4 bersumber dari Hikmah Arsyiah. Dan wacana 3.5 

bersumber dari Maha Karya Mulla Sadra yaitu “Asfar.” 

Dalam setiap wacana, saya sengaja membiarkan Sadra berbicara langsung kepada Anda. 

Yaitu, saya hanya mengutipkan tulisan Sadra dalam [terjemahan] bahasa Inggris, 

kemudian, saya menerjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Saya sedikit menambahkan 

pengantar atau penghubung antara beberapa kalimat. Dalam kalimat yang panjang, 

saya menambahkan angka [1] atau [2] dan seterusnya dengan tujuan memudahkan 

mendapat poin-poin penting. Di bagian awal setiap kutipan, saya menambahkan angka 

dalam kurung, misal (314), menunjukkan halaman, misal halaman 314, dari terjemahan 

karya Mulla Sadra oleh Al Kutubi. 

Saya mengelompokkan setiap lima wacana menjadi satu bagian. Sehingga, kita peroleh 

tiga bagian: Bagian [1]: Prinsip-Prinsip Realitas; Bagian [2]: Prinsip-Prinsip Jiwa; Bagian 

[3]: Masa Depan Jiwa. Pada setiap akhir bagian, saya menambahkan wacana analisa. 

Anda boleh melewatkan wacana analisa ini dan tetap memperoleh “Mutiara Kehidupan 

dari Filsafat Mulla Sadra.” Tetapi, bila Anda berminat mengkaji “wacana analisa” maka 

Anda akan menikmati petualangan yang seru. Saya menganalisa filsafat Sadra dengan 

membandingkan dengan filsafat Yunani-Romawi Kuno, filsafat Islam, filsafat Barat, dan 

filsafat masa kini. 

Saya berharap, dan saya yakin, generasi masa kini akan memperoleh banyak mutiara 

kehidupan dengan mengkaji karya-karya filsafat Mulla Sadra. 

https://pamanapiq.com/2023/06/26/masa-depan-jiwa/


5 
 

Mutiara Filsafat Sadra 

Mengkaji filsafat Sadra, kita bagaikan memperoleh berlian berkilau. Bahkan, kita 

memperoleh bongkahan-bongkahan berlian. Makin dalam kita kaji, maka makin banyak 

berlian kita temui. 

Kajian kita hanya memilih 15 wacana yang berhubungan dengan tema jiwa. Kutipan 

yang bersumber asli dari Sadra, barangkali, hanya terdiri dari 10 halaman. Tetapi, makna 

yang dikandungnya bagai menyelami samudera. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

Bagian 1: Prinsip-Prinsip 

Realitas 

Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra 

Prinsip-prinsip realitas. Kita perlu memahami dengan baik apa realitas sebenarnya yang 

sedang kita hadapi. Dengan demikian, jiwa bisa mempersiapkan diri. 

Bagian 1: Prinsip-Prinsip Realitas 

Wacana 1.1: Realitas adalah Eksistensi 

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi 

Wacana 1.3: Gradasi Realitas 

Wacana 1.4: Intensitas Realitas dan Gerak Substansi 

Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realitas 

 

Wacana Analisa 

1. Eksistensi vs Esensi 

2. Resiko Eksistensi 

3. Posisi Esensi 

4. Pengalaman Individuasi 

5. Ukuran Gradasi 

6. Gerak Substansial 

7. Forma Penentu 

Kita membahas prinsip-prinsip realitas dalam lima wacana. 

Wacana 1.1: Realitas adalah Eksistensi membahas realitas paling nyata adalah realitas 

konkret yang nyata apa adanya. Sementara, konsep abstrak dari realitas kita sebut 

sebagai esensi, yang biasanya bersifat ideal. Esensi adalah idealisasi dari realitas. Jadi, 

esensi hanya ada dalam pikiran manusia. Sedangkan, realitas yang benar-benar nyata 

adalah eksistensi. Karena itu, kita akan membahas lebih banyak tentang eksistensi. 

 



7 
 

(314) The reality of everything is its own specific mode of existence, not its essence. 

What objectively exists of each thing is its mode of existence, not its thingness 

(shayʾiyya). 

(314) Realitas segala sesuatu adalah milik khusus dari mode-wujud, bukan milik esensi. 

Apa yang ada secara obyektif dari segala sesuatu adalah mode-wujud atau mode-

eksistensinya, bukan sesuatu-nya. 

Realitas obyektif adalah mode-eksistensi. Anda bahagia bermakna eksis secara obyektif 

“Anda bahagia”. Bukan sebuah sesuatu berupa “Anda bahagia”. Bukan pula sesuatu 

berupa “Anda” dan sesuatu lain berupa “bahagia” kemudian mereka bergabung. 

Hasilnya, sesuatu yang baru yaitu “Anda bahagia.” Bukan seperti itu. Yang benar adalah 

“Anda bahagia” memang ada secara obyektif. Ada mode-eksistensi itulah “Anda 

bahagia” secara nyata. 

Eksistensi: “Anda bahagia” ada secara nyata. 

Esensi: “Anda bahagia” adalah konsep dari sesuatu. 

Eksistensi adalah nyata. Beda dengan esensi yang hanya ada dalam pikiran saja. 

Lebih penting eksistensi atau esensi? 

Pertanyaan yang menarik. Pertama, yang paling penting adalah memahami ada 

perbedaan antara eksistensi dan esensi itu sendiri. Sementara, istilah eksistensi versus 

esensi bisa saja berbeda-beda atau, bahkan, bertentangan. 

Kedua, yang penting adalah menyikapi eksistensi sebagai eksistensi dan menyikapi 

esensi sebagai esensi. Dengan demikian, kita perlu mengkaji mereka dengan teliti. 

Ketiga, eksistensi lebih utama dari esensi karena eksistensi adalah konkret di dunia ini 

dan dunia nanti. Bagaimana pun, esensi juga eksis, yaitu, di pikiran manusia. Jadi, esensi 

adalah eksistensi yang bersifat mental. Karena itu, mengkaji esensi juga penting. Kita 

bisa menciptakan konsep esensi berupa desain mobil, kemudian, memproduksi mobil 

tersebut secara nyata. Bukankah konsep desain mobil menjadi sangat penting? 

Bukankah, di era digital, inovasi-inovasi konsep esensial abstrak menjadi andalan 

utama? 



8 
 

(314) Existence is not, as it has been mistakenly thought, one of the second intelligibles 

(al-maʿqūlāt al-thāniyya) or it is one of the abstract concepts that do not correspond to 

something outside the mind. Rather, the truth is that Existence is an objective reality 

and, there is nothing in the mind that corresponds to it. 

(314) Eksistensi bukanlah sejenis inteligible kedua atau eksistensi [bukan juga] 

merupakan sebuah konsep abstrak yang tidak berhubungan dengan obyek luar pikiran 

– yang demikian adalah salah paham. Yang benar itu eksistensi adalah realitas obyektif 

dan, tidak ada sesuatu pun dalam pikiran yang berhubungan dengannya. 

Kita tidak bisa memikirkan eksistensi karena eksistensi adalah realitas obyektif di alam 

eksternal yang berbeda dengan pikiran. Tetapi, kita bisa mengenali eksistensi realitas 

eksternal itu. Kita bisa mengalami langsung realitas obyektif. Pada pembahasan tahap 

ini, sementara, kita cukup memahami bahwa eksistensi berbeda dengan esensi. 

Wacana 1.2: Individuasi adalah Eksistensi membahas realitas sebagai eksistensi unik 

yang nyata dalam masing-masing individu. “F: gadis cantik” adalah pernyataan yang 

tidak mewakili realitas sehingga tidak nyata. “G: gadis ini cantik” adalah pernyataan 

individu dari realitas yang nyata. Eksistensi individu seperti G adalah nyata. Bedakan 

dengan pernyataan umum F yang tidak nyata di atas. 

(314) The individuality of each thing—I mean also its own specific being—is exactly its 

existence. The existence and individuation are essentially one, but they are different in 

respect of naming and [mental] consideration (ʿitibār). 

(314) Segala yang bersifat individual – yaitu wujud khusus tertentu yang unik – adalah 

eksistensi nyata. Eksistensi dan individuasi sejatinya sama saja, hanya beda nama dan 

pertimbangan mental. 

“Anda bahagia melihat senyum manis anak sulung Anda pagi tadi” adalah eksistensi 

nyata yang unik. “Anda, hari ini, bekerja 10 jam untuk menafkahi keluarga” adalah 

aktivitas sepesifik sehingga eksistensi sejati. “Kepala negara berjanji menciptakan negara 

adil makmur” bukan eksistensi nyata, bukan sesuatu yang real. Adil makmur adalah 

konsep umum sehingga bukan realitas. Demikian juga, kepala negara juga konsep 

umum belaka bukan eksistensi sejati. “Presiden Jokowi berbagi bingkisan lebaran tahun 

2022 lalu” adalah realitas nyata dari eksistensi. 

Tentu saja, contoh-contoh yang kita bahas di atas hanya kata-kata yang memicu makna 

dalam pikiran. Sehingga, contoh-contoh di atas hanya konsep bukan eksistensi nyata. 

Tetapi, kita paham bahwa maksud dari “Anda bekerja 10 jam hari ini tadi” adalah realitas 



9 
 

eksistensi sejati secara individual. Itulah keunggulan manusia: bisa membedakan 

maksud dari bahasa sebagai eksistensi realitas atau esensi belaka. 

(315) As for those that are named by the philosophers as “individuating accidents” (al-

ʿawāriḍ al-mushakhkhiṣa,) they are only concomitants and signs of the individual being. 

[These accidents] endure not as they are; rather, they remain the same as they are 

changing. For each of these accidents there is a wide range of degrees from one limit to 

another similar to the wide range of the variation of the temperament (mizāj.) It is 

possible for that which is completely changed [i.e., the accident] to disappear and the 

individual remains the same individual, as is the case of the members of human being. 

 

(315) Beberapa filsuf menyebut istilah “aksiden individuasi”, mereka hanya konsekuensi 

dan tanda dari wujud individual. [Aksiden-aksiden ini] bertahan tidak sebagaimana 

mereka; lebih tepatnya, mereka tetap sama ketika mereka berubah. Untuk masing-

masing aksiden terdapat jangkauan derajat yang lebar dari satu batas ke jangkauan 

derajat lain yang lebar pula – mirip variasi temperamen. Mungkin saja perubahan [pada 

aksiden] benar-benar menjadikan [aksiden] tidak tampak dan masing-masing individu 

tetap individual yang sama, sebagaimana kasus anggota umat manusia. 

Individu adalah eksistensi unik yang nyata, bahkan, ketika penampakan aksiden mereka 

tampak sama. Tetangga saya memiliki anak kembar yang sama persis – menurut 

pandangan umumnya orang – bernama Budi dan Hadi. Ketika kanak-kanak, Budi dan 

Hadi sering memakai seragam sekolah yang sama persis. Dari penampakan, Budi dan 

Hadi tidak bisa dibedakan. Tetapi, Budi dan Hadi memang berbeda sebagai individu, 

yang nyata, masing-masing mereka. Ibu bisa membedakan mereka, secara individual, 

dengan pasti. Meski baju seragam mereka adalah sama persis. Perlu kita catat bahwa 

individuasi adalah eksistensi realitas sejati. Sedangkan, individuasi aksiden adalah 

sekedar dampak atau tanda yang tampak. 

“Wacana 1.3: Gradasi Realitas” membahas realitas sebagai gradasi dari eksistensi. 

Pandangan gradasi ini memberi banyak keunggulan bagi kita. Karena gradasi, maka 

eksistensi adalah tunggal. Di saat yang sama, karena gradasi maka eksistensi adalah 

beragam. Identitas wujud adalah beragam. Dan keragaman wujud adalah identik. 

Kita mengakui realitas memang beragam. Masing-masing individu adalah unik. Anda 

berbeda dengan saya dan tetangga. Tetapi, kita semua adalah sama. Kita adalah sama-

sama realitas eksistensi sebagai seorang manusia. 



10 
 

(315) Existence essentially admits of being stronger and weaker—that is, its reality is 

one, simple and has neither genus nor differentia, nor composition, whether mentally or 

extra—mentally. There is no difference between its members in virtue of essential or 

accidental differentia, or by an individualizing factor that is added to it. There is no 

difference between its members except in virtue of priority and posteriority, and 

strength and weakness. 

 

(315) Secara hakiki, eksistensi ada yang lebih kuat dan lebih lemah – yaitu, realitas 

eksistensi adalah [1] tunggal, [2] sederhana, dan [3] tidak memiliki genus diferensia, [4] 

tidak ada komposisi, apakah mental atau eksternal. Tidak ada perbedaan antar anggota 

secara esensial atau diferensia aksidental, atau oleh faktor individual yang ditambahkan 

kepadanya. Tidak ada perbedaan antar anggota kecuali dalam hal [1] prioritas dan 

posterioritas, dan [2] kekuatan dan kelemahan. 

Tidak ada perbedaan dalam realitas eksistensi. Hanya ada perbedaan antara prior 

(utama) dengan posterior (burit) atau antara kuat dan lemah. Semua manusia adalah 

sama-sama manusia. Hanya ada perbedaan kuat-manusiawinya atau lemah-

manusiawinya. Yang kuat-manusiawi adalah mereka yang suka menolong orang lain, 

berbuat kebajikan, dan saling menasehati dalam kebenaran. Mereka yang lemah-

manusiawi kadang ingkar janji, kadang mencuri, atau kadang korupsi. Bagaimana pun, 

mereka tetap sama-sama manusia yang berbeda gradasi. 

(315) I mean, they differ in virtue of perfection and deficiency [in their existences]. But 

the concepts that are true of them [the individuals], which are abstracted from their 

different levels of strength and weakness, are different. These concepts are called 

“essences” (māhiyyāt.) That is why it is said: “the levels of strength and weakness of 

existence are different species.” 

(315) Maksud saya, mereka berbeda dalam hal kesempurnaan dan kekurangan [dalam 

eksistensi mereka]. Tetapi memang benar bahwa konsep tentang hakikat mereka 

[individu-individu] adalah berbeda – karena merupakan abstraksi dari level kekuatan 

dan kelemahan eksistensi yang berbeda pula. Konsep semacam ini disebut sebagai 

“esensi.” Karena itu dikatakan: “tingkat kekuatan dan kelemahan eksistensi sebagai 

spesies yang berbeda.” 

Tentu saja, kita sadar bahwa kita memiliki kebebasan memilih. Kita bebas memilih 

menjadi orang baik yang kuat-manusiawi. Orang lain juga bebas memilih atau tergoda 

menjadi orang jahat yang lemah-manusiawi. Jadi, kuat dan lemahnya realitas eksistensi 

manusia ada di tangan kita. Selanjutnya, kita bisa mengembangkan konsep orang baik 



11 
 

adalah mereka yang kuat-manusiawi. Sedangkan orang jahat adalah mereka yang 

lemah-manusiawi. Konsep orang baik dan konsep orang jahat memang dua konsep 

yang berbeda. Esensi mereka berbeda. 

Wacana 1.4: Intensitas Realita dan Gerak Substansi membahas struktur realitas 

eksistensi yang terus-menerus bergerak dinamis. Karakter dinamis ini sudah menjadi 

karakter asli dari setiap realitas. Jika tidak dinamis maka pasti bukan realitas sejati, bisa 

jadi hanya ilusi. Kabar baiknya lagi, setiap gerak adalah perubahan menuju ke tingkat 

eksistensi yang lebih tinggi, eksistensi dengan intensitas lebih kuat. Tidak ada gerak 

mundur ke arah eksistensi yang melemah. Setiap perubahan selalu menuju realitas yang 

lebih sempurna. 

 

(315) Existence is receptive to intensity and weakness, and the substance in its 

substantiality is receptive to essential transformation and substantial motion. It is known 

that the parts and limits of one motion do not actually exist separated from each other. 

Rather, the whole is one existence, and none of these essences, which correspond to the 

existing levels, actually exists in a differentiated aspect. Rather, they exist indifferently, 

just like the parts of definition, as I have explained it in its place. 

(315) Eksistensi terbuka terhadap penguatan intensitas dan kelemahan. Dan substansi, 

dalam substansialitasnya, terbuka terhadap transformasi esensial dan gerak substansial. 

Masing-masing bagian dan batas suatu gerak tidak eksis terpisah secara aktual. Lebih 

tepatnya, seluruhnya adalah satu eksistensi, tanpa esensi, yang berhubungan dengan 

suatu level eksistensi tertentu, secara aktual eksis dalam aspek yang berbeda. Mereka 

eksis seperti biasanya, sebagaimana bagian dari suatu definisi, yang sudah saya bahas 

pada tempatnya. 

“Wacana 1.5: Form adalah Prinsip Realitas” membahas keutamaan bentuk dalam 

realitas. 

Form atau bentuk adalah yang menentukan realitas. Materi yang sama, bila bentuk 

berbeda maka menjadi realitas yang berbeda. Bahan bisa sama-sama kayu. Bentuk bisa 

beda menjadi meja, kursi, lemari, dan lain-lain. Begitu juga, setiap orang bisa sama-sama 

sebagai manusia. Tetapi bentuk mereka bisa beda-beda. Ada manusia berbentuk 

pegawai, pengusaha, guru, petani, dan dokter. Di sisi lain, ada juga bentuk penipu, 

pencuri, dan sampai koruptur. Realitas ditentukan oleh bentuknya – form. 

(315) The form in every composite thing is the principle of its reality by which it is what 

it is. Matter and its motions are dependent on form [in existence]. This is also true in 



12 
 

case of the final differentia (al-faṣl al-akhīr) of everything that has genus and differentia, 

whether it is simple essence or compound. 

(315) Bentuk adalah prinsip dari realitas yang dengannya terbentuk sesuatu dari setiap 

sesuatu yang komposit. Materi dan gerak tergantung pada bentuk [dalam eksistensi]. 

Hal ini juga benar dalam kasus diferensia akhir segala sesuatu bahwa memiliki genus 

dan diferensia, baik esensi sederhana atau tersusun. 

Diferensia akhir adalah contoh bentuk yang paling menentukan realitas. 

Diferensia akhir: Budi adalah siswa SMA pada tahun 2020. 

Genus terdekat: Budi adalah siswa SMP pada tahun 2017. 

Genus jauh: Budi adalah siswa SD pada tahun 2014. 

Diferensia akhir “siswa SMA” adalah yang membentuk realitas Budi secara konkret di 

tahun 2020. Sebagai “siswa SMA”, kita memastikan bahwa Budi pernah jadi “siswa SMP” 

(genus terdekat) dan pernah “siswa SD” (genus jauh). Dan, kita masih bisa menganalisis 

genus-genus lebih jauh lagi. Bagaimana pun, diferensia akhir sudah memadai untuk 

menentukan realitas Budi. 

Wacana Analisa 

Di bagian bawah ini, kita akan membahas analisa dari setiap wacana. Seluruhnya, 

wacana di atas, adalah bersumber dari karya Mulla Sadra (1572 – 1640) yang berjudul 

Zaad Musafir atau Bekal Pengembara. Karena pelaku pengembara adalah setiap jiwa, 

termasuk jiwa kita, maka saya menyebutnya sebagai Kapital Jiwa. 

Sadra menegaskan bahwa realitas adalah wujud. Realitas adalah eksistensi. Konsekuensi 

lanjutan dari eksistensi sebagai realitas adalah: (1) obyektif, (2) unik, (3) langsung, (4) 

gradasi, (5) tunggal, (6) prinsip, (7) jiwa. 

Esensi, sebagai kebalikan dari eksistensi, bersifat: (1) subyektif, (2) universal, (3) asbtraksi, 

(4) diskrit, (5) beragam, (6) derivatif, (7) materi. 

1. Eksistensi vs Esensi 



13 
 

Histori memberi banyak inspirasi. Sejenak, kita akan memperhatikan perdebatan 

eksistensi versus esensi sepanjang sejarah. 

(a) Aristoteles (384 – 322 SM) adalah pemikir pertama yang membedakan eksistensi 

versus esensi. Konsep “kuda hitam” adalah esensi. Ketika kita berpikir esensi kuda hitam, 

maka, bisa saja kuda itu memang eksis. Tetapi, bisa juga kuda tidak eksis. Sehingga, 

esensi kuda hitam hanya ada dalam pikiran. Dalam realitas kuda hitam, esensi dan 

eksistensi menyatu. Aristo, tampak, tidak melanjutkan kajian mana lebih prior antara 

eksistensi atau esensi. 

 

(b) Plato (427 – 347 SM) adalah guru dari Aristo. Plato adalah pendukung esensialis, 

umumnya pandangan. Esensi kuda hitam adalah yang utama. Sementara, eksistensi 

hanya semacam tambahan kepada esensi sehingga kuda hitam menjadi ada di dunia 

nyata atau tidak ada di dunia nyata (bila tanpa tambahan eksistensi). Bagaimana pun, 

Plato tidak mengkaji secara mendalam perbedaan eksistensi dan esensi. Tetapi ajaran-

ajaran Plato, umumnya, dimaknai sebagai esensialis. 

 

(c) Ibnu Sina (980 – 1037) atau Avicena adalah pemikir pertama yang dengan tegas 

membedakan eksistensi dengan esensi. Semua realitas adalah gabungan dari eksistensi 

dan esensi. Kuda hitam yang pernah Anda lihat, misalnya, adalah esensi kuda hitam 

yang eksis. Atau eksistensi yang memiliki esensi kuda hitam. Hanya ada satu realitas 

yang bukan gabungan antara eksistensi dan esensi. Dia adalah tunggal. Dia adalah 

Tuhan yang eksistensiNya identik dengan esensiNya. Sementara, realitas lain adalah 

gabungan eksistensi dan esensi. 

Mana lebih prior antara eksistensi dan esensi? 

(1) Eksistensi lebih prior atau lebih utama. Umumnya, pendukung Ibnu Sina menyatakan 

bahwa eksistensi lebih utama. Esensi kuda hitam, misalnya, akan menggantung antara 

ada dan tiada selamanya. Dari sisi lain, eksistensi mendorong esensi kuda hitam menjadi 

eksis di dunia nyata. Jadi, eksistensi lebih utama karena eksistensi menjadi sebab bagi 

esensi agar menjadi eksis di dunia nyata. 

(2) Esensi lebih prior. Sedikit pengkaji memaknai bahwa Ibnu Sina lebih mengutamakan 

esensi. Awalnya, hanya esensi kuda hitam. Kemudian ditambahkan eksistensi atau tidak 

ditambahkan. Jadi, eksistensi sekedar semacam aksidental bagi esensi. 



14 
 

Bagi Ibnu Sina, eksistensi dan esensi adalah sama-sama nyata. Hanya saja, pandangan 

umumnya menyatakan, eksistensi lebih utama dari esensi. Pandangan Ibnu Sina ini 

memicu kajian lebih mendalam di Timur mau pun di Barat. 

(d) Suhrawardi (1154 – 1191) menolak pandangan Ibnu Sina karena hanya bersifat 

mental. Eksistensi mau pun esensi hanya merupakan penilaian mental manusia terhadap 

realitas. Karena itu, untuk mengkaji realitas sejati, Suhrawardi mengembangkan ontologi 

cahaya sejati yang mengelaborasi metafisika dan ontologi dengan bahasa simbolis 

cahaya immateri. 

Meski bersifat mental, bukan realitas, Suhrawardi menempatkan esensi lebih utama dari 

eksistensi. Karena esensi itu sendiri sudah meliputi eksistensi. Atau, eksistensi 

membutuhkan esensi untuk bisa dipahami. Sebaliknya, jika esensi membutuhkan 

eksistensi maka absurd. Harus ditolak. Asumsikan esensi membutuhkan eksistensi. 

Selanjutnya, mereka membutuhkan suatu relasi yang menghubungkan esensi dan 

eksistensi. Tetapi, relasi itu sendiri membutuhkan eksistensi dan seterusnya tanpa henti. 

Asumsi perlu ditolak. 

(e) Ibnu Rushd (1126 – 1198) mendukung eksistensi lebih prior. Kelak, pandangan 

Ibnu Rushd berkembang pesat di Barat mempengaruhi Thomas Aquinas dan Descartes. 

Ibnu Rushd mengkritik Ibnu Sina karena Ibnu Sina menganggap eksistensi sebagai 

aksiden atau tambahan belaka. Padahal, eksistensi adalah paling utama. 

 

(f) Ibnu Arabi (1165 – 1240) mendukung eksistensi lebih prior. Wujud adalah realitas 

utama. Esensi hanya bersifat mental. Meski bersifat mental, esensi memiliki peran 

penting dalam realitas. Dzat Tuhan, Realitas Sejati Tuhan, tidak boleh dipelajari. Tetapi, 

sifat-sifat Tuhan, nama-nama Tuhan, dan tindakan Tuhan harus dikaji dengan baik. 

Wujud Tuhan adalah paling utama. Seluruh realitas adalah manifestasi dari Wujud atau 

Eksistensi. 

Istilah Eksistensi diterapkan kepada Tuhan dan realitas umum lainnya. Eksistensi murni 

hanya milik Tuhan. Sementara, realitas lain mendapat limpahan eksistensi dari Tuhan. 

Seluruh realitas, terus-menerus, bergerak menuju realitas yang lebih tinggi, yang 

sejatinya, menuju kepada Eksistensi Murni. 

(g) Thomas Aquinas (1225 – 1274) mendukung eksistensi sebagai prior sebagaimana 

Ibnu Rushd. Mengikuti Ibnu Rushd, Aquinas juga mengkritik Ibnu Sina karena Ibnu Sina 



15 
 

menilai eksistensi sebagai aksiden belaka. Pemikiran Aquinas ini berhasil menggulirkan 

kebangkitan kembali filsafat di dunia Barat dari tidur panjangnya. 

 

(h) Sunan Kalijaga (1450 – 1513) mendukung eksistensi sebagai prior sebagaimana 

Ibnu Arabi. “Sangkan paraning dumadi” misalnya mengajarkan perjalanan wujud 

manusia dari awal sampai akhir sebagai realitas paling nyata. 

 

(i) Mulla Sadra (1572 – 1640) mengambil alih semua ajaran filsafat yang ada, waktu itu, 

menjadi sistem filsafat yang kreatif: prioritas eksistensi. Eksistensi, atau wujud, adalah 

yang paling utama. Lebih dari itu, bahkan realitas sejati hanya wujud itu sendiri. Esensi 

semacam bayangan dari eksistensi belaka. 

Kita akan bahas lebih lanjut di bawah, dan beberapa kutipan di atas, Sadra tidak hanya 

menempatkan eksistensi sebagai paling utama. Tetapi, Sadra menambahkan beragam 

kekuatan ontologis super kaya kepada eksistensi. Eksistensi menjadi realitas ontologis 

paling fundamental, paling kongkret, di saat yang sama, paling sederhana. Wujud 

munbasith kull syai. Eksistensi sederhana adalah segalanya. Identitas wujud adalah 

beragam. Dan keragaman wujud adalah identik. Seperti ada kontradiksi di sini. Wujud 

bersifat tasykik: ambigu sistematis. Konsekuensinya, setiap esensi bergerak, berubah, 

secara substansial berkat dari wujud. Kita perlu membahas filsafat wujud dengan cermat. 

Karena istilah yang dipakai Sadra bisa saja sudah bergeser makna di jaman kita saat ini. 

Sadra sendiri sering menulis ulang argumen-argumennya sehingga lebih tepat sasaran. 

Sejenak, mari kita lanjut diskusi ke era setelah Sadra. 

(j) Descartes (1596 – 1650) merupakan titik balik perdebatan eksistensi dan esensi. 

Cogito ergo sum. Aku berpikir maka aku ada. Awalnya, Descartes tampak mendukung 

eksistensi sebagai prior dengan menyatakan “Aku ada.” Tahap selanjutnya, terdapat dua 

esensi yang saling bebas: substansi jiwa dan substansi materi. Kajian selanjutnya lebih 

banyak membahas dua macam substansi tersebut. Dengan demikian, esensi menjadi 

lebih prior. 

 

(k) Immanuel Kant (1720 – 1804), secara tegas, menolak pembahasan eksistensi. 

Realitas adalah eksistensi itu sendiri dan sudah jelas. Sehingga, tidak perlu pembahasan 

lebih lanjut. Kant lebih banyak membahas: (1) fenomena, thing-for-us, dunia 

penampakan dan (2) noumena, thing-in-itself, realitas dalam diri mereka sendiri. 

Seakan-akan, Kant menghormati eksistensi sebagai paling tinggi. Tetapi, pembahasan 

dia lebih banyak tentang esensi. Jadi, esensi lebih prior. 

 



16 
 

(l) Hegel (1770 – 1830) mengembangkan idealisme absolut yang mengutamakan 

esensi. Realitas manusia adalah spirit. Alam eksternal adalah spirit yang menampakkan 

diri. Spirit-diri berdialektika dengan spirit-eksternal menjadi spirit-baru yang merangkul 

mereka berdua. Spirit-baru adalah spirit-diri yang lebih sempurna. Karena itu, proses 

dialektika berlangsung lagi, terus-menerus, sampai mencapai spirit absolut. Dalam 

konteks ini, spirit adalah esensi. 

 

(m) Kierkegaard (1813 – 1855) adalah tokoh utama eksistensialisme Barat. Tentu saja, 

eksistensi lebih prior. Eksistensi manusia yang konkret beserta konteks masalah yang 

melingkupinya adalah realitas paling prior. Dialektika versi Hegel adalah abstraksi 

belaka. Sementara, kegelisahan eksistensial seorang anak manusia untuk menghadapi 

hidup dan mati adalah realitas utama. Kierkegaard memberi contoh kisah Nabi Ibrahim 

yang harus mengambil keputusan penting dalam dilema antara mengorbankan hidup 

putranya atau melanggar perintah Tuhan. Manusia berada dalam dilema eksistensial 

yang nyata. 

 

(n) Nietzsche (1844 – 1900) adalah titik temu eksistensialisme dan postmodernisme. 

Tentu saja, eksistensi adalah prior. Manusia adalah eksistensi yang menaklukkan segala 

kesulitan dengan bertabur suka mau pun duka. Bahkan, eksistensi manusia melampaui 

eksistensi nilai-nilai moral. Manusia adalah yang mewujudkan nilai-nilai moral tersebut. 

Bagaimana pun, sulit sekali memaknai karya Nietzsche secara koheren. Karena pilihan 

diksinya sangat kuat dan penuh pesan metaforis. 

 

(o) Heidegger (1889 – 1976) adalah tokoh eksistensialisme Barat sejati. Bahkan, 

ungkapan eksistensi atau being atau sein tidak akan memadai untuk kajian 

eksistensialisme yang teramat penting ini. Heidegger memilih istilah dasein atau being-

there atau eksistensi-konkret sebagai fokus kajian. Dasein adalah eksistensi yang, 

dengan peduli, mempertanyakan eksistensi dirinya sendiri. Maha karya Heidegger 

berjudul “Eksistensi dan Waktu” atau “Being and Time” atau “Sein und Zeit” 

Yang paling unik dari eksistensialisme Heidegger adalah menempatkan nilai penting 

kepada pertanyaan itu sendiri. Apa makna-eksistensi? Apa makna-wujud? Apa makna-

being? Ada pohon. Ada manusia. Ada Tuhan. Tetapi, apa makna-ada? 

(p) Sartre (1905 -1980) adalah pemikir eksistensialisme yang berhasil menjadikan 

eksistensialisme menjadi gerakan filsafat dan gerakan kemanusiaan secara luas. Sartre 

membedakan dua jenis eksistensi: (1) being-in dan (2) being-for. 



17 
 

Being-in adalah eksistensi yang meng-afirmasi diri mereka sendiri. Pohon, misalnya, 

meng-afirmasi, “Saya adalah pohon.” Dengan demikian, eksistensi pohon bersifat stabil. 

Berbeda dengan being-for yaitu eksistensi yang me-negasi diri mereka sendiri. Manusia 

menyatakan, “Saya bukan manusia yang seperti ini.” Dengan demikian, being-for selalu 

berubah. Being-for adalah freedom itu sendiri. 

(q) Deleuze (1920 – 1995) adalah pemikir post-strukturalis atau post-modern atau 

posmo. Umumnya, pemikir posmo tidak peduli terhadap perdebatan eksistensi versus 

esensi. Tetapi, kita bisa melakukan analisis proyeksi. Realitas adalah chaos. 

Umpamakan, hujan deras adalah chaos. Kita berlindung menggunakan payung di bawah 

guyuran derasnya hujan. Sains adalah menjulurkan tangan ke luar payung untuk 

mendapatkan beberapa titik air. Kemudian, sains menganalisis air terdiri dari H20 

lengkap dengan sifat-sifatnya. Sains membatasi chaos dari realitas sehingga mudah 

dipahami dan mudah dikendalikan. 

Seni menjulurkan tangan seperti sains. Kemudian, seni mengekspresikan air dengan 

ekspresi yang lebih kuat dari sekedar beberapa titik air. Seni menyadarkan kita bahwa 

ada realitas chaos yang jauh lebih dahsyat dari sekedar beberapa titik air, yaitu, hujan 

lebat yang deras. 

Filsafat beda dengan seni mau pun sains. Filsafat tidak menjulurkan tangan. Filsafat 

justru melubangi payung. Terjadi kerusakan pada payung. Hujan deras itu menerobos 

payung melalui lubang filsafat. Realitas chaos menerobos diri manusia melalui lubang 

filsafat. Atau, manusia mengintip realitas chaos melalui lubang filsafat. Filsafat mengkaji 

realitas sebagaimana adanya realitas. Hanya saja, sebatas kemampuan manusia belaka. 

Dengan memandang realitas sebagai chaos, posmo lebih dekat ke eksistensialis dari 

pada esensialis. 

(r) Badiou (1937 – ) mengakui bahwa kajian filsafat harus dimulai dari pertanyaan apa 

makna-being seperti usul Heidegger. Eksistensialis. Kemudian, Badiou menjawab 

makna-being sebagai being qua being adalah matematika – lebih tepatnya teori 

himpunan. Matematika menyediakan “media” yang tepat untuk membahas realitas 

infinity (himpunan infinity) sampai realitas absolut (kelas absolut). Realitas absolut ini 

mengantarkan Badiou ke idealisme absolut ala Hegel atau Plato yang esensialis. Jadi, 

Badiou mengawali kajian sebagai eksistensialis dan berakhir sebagai esensialis. 



18 
 

Mencermati perdebatan eksistensi versus esensi seperti catatan ringkas sejarah di atas, 

kita menemukan keragaman kajian filsafat yang penuh makna. Mengapa kita tidak 

membuat definisi yang tegas tentang eksistensi dan esensi? Sehingga kita lebih mudah 

untuk mengkaji? Mari kita coba membuat definisi. 

Eksistensi adalah aspek realitas paling konkret. 

Esensi adalah aspek realitas paling utama. 

Bilangan prima adalah bilangan bulat positif yang tepat memiliki dua faktor berbeda. 

Definisi bilangan prima di atas sangat jelas. Bilangan 5 adalah prima karena memiliki 

dua faktor yaitu 1 dan 5. Bilangan 6 adalah bukan prima karena memiliki faktor lebih 

dari dua yaitu 1, 2, 3, dan 6. Tetapi bagaimana dengan definisi eksistensi dan esensi? 

Definisi eksistensi gagal, yaitu, tidak bisa sejelas definisi bilangan prima. Karena 

melibatkan “realitas” dan “konkret”. Di mana, realitas itu sendiri akan membutuhkan 

definisi lanjutan tanpa henti. Jadi, pilihan terbaik bagi kita adalah mengkaji makna-

eksistensi dan belajar dari histori. 

2. Resiko Eksistensi 

Tidak ada masalah tentang ontologi wujud atau metafisika wujud dari Sadra. Resiko 

muncul dari murid-murid Sadra yang salah paham terhadap ontologi eksistensi. 

Morris mencatat 3 level dalam memahami ontologi eksistensi. 

(1) Ajaran agama selaras dengan ontologi eksistensi. Tahap ini cukup sulit. Murid-murid 

Sadra perlu mengkaji ontologi eksistensi dengan teliti. Kemudian membandingkan 

dengan ajaran agama. Dalam hal ini, agama Islam khususnya madhab Syiah. 

(2) Ajaran agama lebih tinggi dari ontologi eksistensi. Tahap ini sudah melampaui 

kesulitan sehingga murid Sadra menemukan kemudahan, yaitu, ontologi eksistensi 

berhasil membuktikan validitas ajaran agama. Bahkan ajaran agama saya, kitab suci dan 

hadis, lebih tinggi dari ontologi eksistensi. Agama orang lain tidak mengenal ontologi 

eksistensi sehingga agama orang lain, atau sistem filsafat orang lain, adalah salah. 

Mereka perlu ditolak. 



19 
 

Tahap dua ini resiko tinggi. Karena murid-murid tidak perlu repot-repot mengkaji 

ontologi eksistensi. Mereka hanya perlu mengkaji kitab suci dan hadis Nabi serta 

keluarga Nabi. Semua mudah saja. 

(3) Ajaran agama saya benar dan jajaran agama lain juga bisa benar. Filsafat orang lain 

juga bisa sama benar. Saya perlu menghormati mereka. Saya perlu belajar banyak dari 

mereka. Murid Sadra yang mengkaji ontologi eksistensi lebih dalam, menyadari bahwa 

eksistensi adalah individuasi realitas konkret. Sehingga, di belahan bumi lain, pasti ada 

individuasi unik dari eksistensi yang berbeda dengan eksistensi di sini. Meski mereka 

berbeda-beda, semua sama-sama benar. Tahap tiga ini mengantar kita untuk berpikir 

terbuka. 

Tantangan bagi murid-murid Sadra adalah melampaui tahap 2 untuk berlanjut sampai 

tahap 3. Tantangan ini, tampaknya, memang sulit diatasi. Dalam sejarah, penerus Sadra 

berhasil menghadirkan pemikir-pemikir besar misal Mulla Hadi Sabzivari, Allamah 

Thabathabai, Sayid Muthahhari, sampai Mehdi Haeri Yazdi. Pemikir-pemikir besar ini 

kadang berbeda pandangan dengan Sadra dalam persoalan detil. Apa respon murid 

Sadra? Mereka mengusulkan agar kembali merujuk ke pandangan Sadra yang asli. Jika 

penerus Sadra saja sulit berbeda pandangan, maka, bagaimana dengan pandangan 

agama lain dan sistem filsafat lain? 

Sadra adalah pemikir inovatif yang brilian. Sejak muda, Sadra mendalami agama. 

Kemudian, Sadra memaknai ontologi Suhrawardi dengan cara berbeda. Sadra memaknai 

konsep wujud dari Ibnu Arabi dengan cara baru. Selanjutnya, Sadra menerapkan itu 

semua ke dalam sistem filsafat Ibnu Sina dan menghasilkan maha karya original filsafat 

wujud. 

Murid-murid Sadra akan berhasil melompat jauh ke depan ketika meneladani kreativitas 

Sadra. Apakah Anda siap menerima tantangan? 

3. Posisi Esensi 

Eksistensi adalah prinsip. Esensi hanya turunan, hanya derivasi. Di mana tepatnya posisi 

esensi dalam filsafat wujud? 

Posisi esensi adalah sangat tinggi. Bahkan, hampir sama tinggi dengan eksistensi. Mana 

mungkin? 



20 
 

Benar bahwa Sadra menolak esensi secara ontologis. Tetapi, Sadra memberi posisi 

penting kepada esensi ketika membahas epistemologi dan aksiologi. Berikut adalah 

beberapa posisi penting dari esensi yang perlu kita kaji. 

(1) Esensi Tuhan adalah identik dengan Eksistensi Tuhan. Karena Tuhan adalah tunggal 

maka esensi menjadi sama saja dengan eksistensi. 

(2) Esensi paling matang adalah diferensia akhir yang merupakan nama lain dari 

eksistensi individual. Definisi esensial terdiri dari genus dan diferensia. 

genus = materi 

diferensia = bertumbuh 

Definisi tumbuhan adalah materi yang mampu bertumbuh misalnya dengan 

kemampuan nutrisi, organisasi diri, dan reproduksi. 

genus = tumbuhan 

diferensia = persepsi 

Definisi hewan adalah tumbuhan yang mampu persepsi. Hewan mampu merespon 

situasi dengan bebas bergerak mendekati yang disukai atau menjauhi yang berbahaya. 

Seluruh kemampuan yang ada pada tumbuhan ada juga pada hewan: nutrisi, organisasi 

diri, reproduksi, dan lain-lain. 

Kucing jantan di rumah Anda, misalnya, adalah spesies dengan diferensia akhir berupa 

hewan. Kucing jantan tersebut adalah eksistensi individual dan sekaligus diferensia akhir. 

Dalam kasus nyata “kucing jantan” di rumah Anda, esensi setara dengan eksistensi. 

Esensi dan eksistensi berada pada titik yang sama. 

Tetapi, kita perlu hati-hati karena esensi kucing jantan bersifat stabil. Sedangkan, 

eksistensi kucing jantan lebih dinamis. Ketika kita membahas kucing jantan di rumah 

Anda, bisa jadi, dia masih bujang. Beberapa hari kemudian, kucing jantan itu mengawini 

kucing betina tetangga. Beberapa bulan kemudian, kucing itu beranak-pinak. Esensi 

kucing jantan yang sudah beranak pinak dianggap tetap sama dengan esensi kucing 

jantan yang masih bujang. Tetapi, eksistensi mereka sejatinya sudah berbeda. Dalam 



21 
 

kasus ini, seharusnya, kita mengubah makna-esensi kucing jantan agar selaras dengan 

eksistensinya. 

(3) Esensi manusia sempurna adalah diferensia akhir manusia. Manusia sempurna atau 

insan kamil, atau kamil saja, adalah diferensia akhir dari manusia. Jadi, kamil adalah 

esensi yang setara dengan eksistensi. 

Diferensia akhir dari spesies manusia adalah rasional. Diferensia akhir ini, rasional, 

meliputi genus-genus sebelumnya. Akal rasional manusia sudah pasti mampu persepsi 

sebagaimana hewan. Sudah pasti mampu organisasi diri sebagaimana tumbuhan. Lebih 

dari itu, spesies manusia masih bisa melanjutkan individuasi misal menjadi kamil. Sudah 

pasti, kamil meliputi akal rasional. 

Kamil adalah manusia yang mampu merangkul seluruh alam semesta untuk menghadap 

Tuhan. Dari sisi alam, kamil adalah pemimpin alam raya yang peduli dengan nasib 

seluruh alam, menjaga alam, dan membela alam. Dari sisi Tuhan, kamil adalah 

manifestasi dari sifat-sifat dan Nama-Nama Indah Tuhan. Salah satu kamil adalah 

manifestasi Nama Tuhan Yang Maha Berilmu. Kamil ini memiliki ilmu yang luas dan 

mendalam. Kamil membimbing umat manusia menjadi masyarakat berilmu. Kamil 

merenungi esensi dirinya sebagai manifestasi Tuhan Maha Berilmu dan bermanifestasi 

menjadi eksistensi berupa mendidik umat menjadi masyarakat berilmu secara nyata. 

Konsep kamil barangkali terlalu idealis. Mari kita ambil contoh manusia menengah. 

Kamil kita ganti dengan menteri pendidikan di suatu negara – Indonesia atau mana pun. 

Menteri merenungi esensi dirinya berupa konsep zonasi. Kemudian, menteri 

menetapkan peraturan zonasi. Siswa yang rumahnya dekat dengan sekolah maka cukup 

bermalas-malasan dia diterima di SMA favorit. Sementara, siswa yang rumahnya jauh 

dari sekolah, dia tidak bisa sekolah di SMA favorit atau bahkan SMA negeri mana pun. 

Esensi pikiran subyektif seorang menteri, tentang zonasi, berproses menjadi realitas 

nyata zonasi yang merugikan banyak pihak – dan menguntungkan segelintir orang. 

Dalam kasus pribadi, Anda bisa saja punya cita-cita menjadi dokter ketika dewasa nanti. 

Esensi cita-cita Anda adalah menjadi dokter yang berguna dengan menolong 

menyelamatkan banyak orang. Kemudian, Anda berproses meraih cita-cita Anda. 

Terbukti cita-cita, yang semula esensi pikiran subyektif, menjadi eksistensi nyata sebagai 

seorang dokter. 



22 
 

Mari kita ringkas. Sadra memang menolak esensi secara ontologis karena lebih 

mengutamakan eksistensi. Tetapi, Sadra menempatkan esensi pada posisi penting 

secara epistemologis dan aksiologis. Kita, dalam kehidupan nyata, perlu menempatkan 

esensi pada posisi yang tepat. 

4. Pengalaman Individuasi 

Eksistensi tidak bisa dipikirkan. Esensi bisa dipikirkan. Tetapi, kita bisa mengalami 

eksistensi secara langsung. Bahkan, pengalaman eksistensi yang bersifat individual. 

Eksistensi adalah individuasi. Dan individuasi adalah eksistensi. Mereka adalah realitas 

yang sama, hanya beda nama. Kesamaan yang sederhana ini jelas tetapi bisa 

membingungkan bila dipikirkan. Karena, individuasi memang tidak bisa dipikirkan. 

Hanya bisa dialami, dikenali, dirasakan, di-intuisi. 

Pengalaman Anda bahagia menatap senyum manis anak pertama waktu itu adalah 

eksistensi nyata individual. Anda bahagia sebagai subyek, senyum anak sebagai obyek, 

dan lengkap dengan seluruh konteks. Anda tidak bisa memikirkan ulang pengalaman 

bahagia itu. Maksudnya, ketika Anda memikirkannya maka Anda hanya akses esensi 

bahagia. Sementara, pengalaman Anda waktu itu adalah eksistensi bahagia yang nyata. 

Bagaimana pun, esensi bahagia adalah kebaikan juga. 

Jika hanya esensi yang bisa dipikirkan maka hasil pemikiran para saintis dan filsuf jaman 

dulu adalah suatu esensi? Bukan eksistensi? 

Benar. Hasil pikiran ilmuwan jaman dulu adalah esensi. Persamaan Pythagoras adalah 

esensi dari ukuran sisi-sisi segitiga siku. Persamaan Aljabar adalah esensi dari problem 

aritmetika. Jika seseorang menyikapi Pythagoras dan Aljabar secara esensial maka 

memang tetap menjadi esensi. Tetapi, kita bisa menyikapi secara eksistensial. Saya 

merancang tiang dengan ketinggian 5 meter kemudian saya pasang tali-tali miring dari 

bagian atas tiang sampai menancap ke tanah sesuai Aljabar Pythagoras. Pengalaman 

individuasi saya itu adalah eksistensi yang nyata. 

Kita bisa mengajukan pertanyaan: jika setiap pengalaman individuasi adalah eksistensi 

yang nyata maka apa yang membedakan individuasi kejahatan dengan individuasi 

kebaikan moral? Sangat berbeda. Dan, kita bebas untuk memilih individuasi kebaikan 



23 
 

moral. Kita akan membahasnya, kebaikan moral, di bagian “Prinsip-Prinsip Jiwa” dan 

“Masa Depan Jiwa”. 

Kita berada dalam situasi dinamis eksistensi dan esensi. Eksistensi individuasi adalah 

sumber gerak dinamika. Sedangkan esensi adalah subyek yang bergerak. Gerak ke arah 

mana? 

5. Ukuran Gradasi 

Eksistensi bergradasi dari lemah sampai kuat. Barangkali kita bisa membayangkan 

gradasi seperti gradasi cahaya. Ada cahaya dengan intensitas kuat dan ada cahaya 

dengan intensitas lemah. Cahaya lampu 20 W lebih kuat dari cahaya 10 W. Kita bisa 

menggabungkan mereka menjadi 30 W. Gabungan ini menjadi kesatuan tunggal 30 W. 

Gradasi ini, kita anggap, bersifat kontinyu bukan diskrit. Di antara 20 dan 30 W ada 21, 

22, 23, dan seterusnya. Begitu juga di antara 20 dan 21 ada 20, 1 W; 20,2 W; 20,3 W dan 

seterus kontinyu tanpa henti. 

Ilustrasi yang beda bisa membantu memahami gradasi eksistensi. Sebuah lampu 

menyala terang benderang. Pada jarak 1 meter dari lampu kita memasang papan yang 

luasnya 1 meter persegi. Papan itu menerima sinaran cahaya misal S(1) = 100 derajat. 

Kita bisa menggeser posisi papan menjauh menjadi 2 meter dari lampu. Berdasar sains, 

kita bisa menghitung, papan menerima sinaran S(2) = 25 derajat. Jika jarak 5 meter 

maka S(5) = 4 derajat. 

S(1) = 100 

S(2) = 25 

S(3) = 4 

Kita bisa mengatakan S(1) paling kuat, S(3) paling lemah, dan S(2) di tengah-tengah. 

Kita masih perlu melanjutkan ilustrasi dengan cara mengganti papan dengan kaca-kaca 

yang transparan. Dan memasang kaca-kaca itu serentak bersamaan. Dengan cara ini, 

kita bisa menjelaskan hubungan kausalitas atau hubungan sebab-akibat. 

S(2) = 25 adalah lebih kuat dari S(5) = 4 karena S(2) adalah sebab bagi S(5). Atau, S(5) 

adalah akibat dari S(2). 



24 
 

Jika kita berhasil mengamati S(5) = 4 maka kita tahu karena ada SEBAB yaitu S(2) = 25. 

Misal S(2) diganti dengan papan hitam tak tembus cahaya maka tidak ada cahaya S(2) 

dan, akibatnya, tidak ada S(5) juga. Jadi, S(5) yang lemah membutuhkan sebab yang 

lebih kuat yaitu S(2). 

Tetapi S(2) yang kuat tidak membutuhkan S(5). Ketika benar ada S(2) = 25 maka kita 

tidak bisa memastikan apakah ada S(5)? Karena bisa saja dipasang penghalang antara 

mereka. Sehingga cahaya tidak sampai ke S(5). 

Kembali ke gradasi eksistensi adalah eksistensi yang lemah membutuhkan eksistensi 

yang lebih kuat. Jika eksistensi yang lemah eksis maka itu karena ada SEBAB yaitu 

eksistensi yang lebih kuat. Puncak gradasi adalah eksistensi murni, eksistensi paling 

kuat, yaitu Tuhan Maha Sempurna. 

6. Gerak Substansial 

Umumnya, gerak adalah gerak aksidental. Gerak benda dari satu tempat ke tempat lain. 

Gerak substansial adalah substansinya yang berubah, substansinya yang bergerak. Gerak 

substansial adalah konsep baru dan orisinal dari Sadra. 

Gerak aksidental tentu ada sebabnya, yaitu, gerak substansial. Lalu, apa sebab dari gerak 

substansial? Sebab dari gerak adalah wujud. Karakter wujud adalah dinamis. Wujud, atau 

eksistensi, yang kuat memancarkan cahaya kepada wujud yang lemah. Eksistensi yang 

lemah mengharapkan, dan merindukan, pancaran cahaya dari eksistensi yang lebih kuat. 

Pada gilirannya, aktivitas eksistensi menghasilkan gerak substansial dan aksidental. 

(1) Gerak Aksidental dan Gravitasi 

Apel jatuh dari pohon menuju tanah adalah contoh gerak aksidental, gerak perpindahan 

lokasi. Mengapa bisa terjadi? Karena ada gravitasi bumi. Gravitasi menarik setiap benda 

agar menempel, menuju pusat, bumi. Mengapa gravitasi bisa menggerakkan apel jatuh 

ke bawah? Fisika Newton sulit menjawab itu. Karena gravitasi adalah gaya fundamental. 

Sudah seperti itu adanya. 

Einstein menjawab bahwa benda yang bermassa besar, misal bumi, bisa melengkungkan 

ruang. Ruang di dekat bumi melengkung menuju pusat bumi. Sehingga apel akan 



25 
 

bergerak sesuai lengkungan ruang, yaitu, jatuh menuju bumi. Mengapa benda, misal 

bumi, bisa melengkungkan ruang? Kita, termasuk Einstein, sulit menjawab ini. Karena 

logika sebaliknya juga bisa valid. Ruang yang melengkung bisa menjerat materi atau, 

bahkan, cahaya. 

Untuk keperluan kajian kita, cukup kita nyatakan bahwa sebab dari gerak aksidental bisa 

jadi bukan aksidental. Sebabnya bisa jadi suatu substansi semisal materi atau gravitasi. 

(2) Gerak Nuklir 

Reaksi nuklir barangkali bisa menjadi contoh nyata gerak substansial. Substansi Uranium 

terbelah menjadi dua substansi lain yang lebih ringan, misal, Sr dan Xe serta 

menghasilkan energi. Pembangkit listrik nuklir dan bom atom memanfaatkan perubahan 

substansi, gerak substansial, ini. Lebih dari itu, sebagian substansi materi bahkan 

berubah menjadi substansi energi. Kemudian, energi ini bisa digunakan untuk gerak 

aksidental, misal memutar baling-baling kipas angin. 

(3) Bigbang 

Bigbang adalah teori sains. Belum tentu benar. Tetapi diyakini banyak orang sebagai 

benar. Bigbang adalah ledakan besar dari “hampa” kemudian menghasilkan alam 

semesta ini. Bigbang adalah contoh tegas dari gerak substansial. Dari substansi “hampa” 

berubah menjadi substansi “awal”, kemudian, substansi “menengah”, sampai substansi 

“akhir” seperti alam raya sekarang ini. Substansi “awal” alam raya berbeda jauh dengan 

substansi alam raya masa kini. Telah terjadi perubahan substansial. 

(4) Entropi 

Alam raya terus-menerus bergerak menuju entropi yang lebih besar. Entropi adalah 

ukuran keacakan. Makin acak maka makin besar entropi. Jadi, alam semesta terus-

menerus makin acak. Sampai, suatu saat, mencapai acak maksimal. Akibatnya, tidak bisa 

lagi lebih acak. Tidak bisa lagi ada gerak perubahan. Tetapi, saat ini, entropi masih jauh 

dari nilai maksimal. Estimasi perlu waktu lebih dari jutaan tahun agar entropi menjadi 

maksimal. Jadi, entropi terus bertambah. Alam raya terus berubah, bergerak, substansial 

dan aksidental. 



26 
 

Sedikit ilustrasi tentang entropi barangkali bisa membantu. Misalkan, kita memiliki 5 

bata yang bisa ditumpuk vertikal saja. 

5 bata tersusun; tidak ada acak; entropi = 0. 

4 bata tersusun; 1 bata teracak; entropi = 1. 

0 bata tersusun; 5 bata teracak; entropi = 5. 

Pada posisi tertata rapi, 5 bata tersusun, tak ada bata acak, maka entropi = 0. Tidak bisa 

lebih rapi lagi. Entropi tidak bisa negatif. Tentu, entropi bisa positif. Misal 1 bata teracak 

jatuh maka entropi = 1. Bahkan bisa bertambah acak dengan 2 bata terjatuh. Entropi 

menjadi = 2. 

Fenomena alam menunjukkan selalu terjadi penambahan entropi. Alam makin acak. 

Bisakah seseorang datang, kemudian, menata kembali semua bata? Sehingga, entropi 

kembali = 0? Tidak bisa. Karena ilustrasi kita di atas dengan asumsi hanya ada 5 bata 

tanpa ada manusia. 

Asumsikan ada manusia sehingga bisa membuat entropi = 0 pada susunan bata. 

Dengan menata bata, manusia perlu energi. Manusia merusak struktur energi dengan 

satu dan lain cara. Sehingga, total entropi, bata dan manusia serta lingkungan, akan 

tetap naik. Bisa jadi, entropi total naik menjadi 100 atau lebih. 

Perhatikan kasus mobil listrik di abad 21 ini. Beberapa pihak mengklaim mobil listrik 

ramah lingkungan. Mobil listrik tidak menghasilkan polusi udara. Mobil listrik tidak 

menambah entropi lingkungan. Benarkah? Jika kita mengamati lingkungan terdekat 

pemakai mobil listrik, barangkali, memang benar. Dari mana mobil listrik memperoleh 

energi listrik? Dari pembangkit listrik. Konsumsi mobil listrik mengakibatkan pembangkit 

listrik lebih banyak mengotori lingkungan. Secara total, entropi lingkungan tetap 

bertambah. 

Kembali ke ilustrasi bata, bukankah kita bisa membuat semen beton pada bata sehingga 

bata tidak akan acak lagi? Semen beton hanya akan menunda 10 tahun, 100 tahun, atau 

1000 tahun. Pada waktunya, semen beton akan hancur dan entropi tetap bertambah. 

Yang lebih menarik lagi, kita bisa menghitung entropi seluruh alam semesta sebagai 

satu kesatuan. Hal ini, justru, selaras dengan ontologi eksistensi sebagai satu kesatuan 



27 
 

yang utuh bergradasi. Entropi terus bertambah. Demikian juga, gerak substansial terus 

menuju ke mode-eksistensi yang lebih tinggi. 

Penambahan entropi semesta berlaku umum kepada seluruh obyek, aksiden mau pun 

substansi. Akibatnya, gerak terjadi secara aksidental dan substansial. Tentu saja, gerak 

substansial lebih prior dari gerak aksidental. 

(5) Karakter 

Gerak substansial makin jelas ketika kita menyelidiki karakter jiwa manusia. Karakter kita 

berubah secara substansial. 

Karakter(0) = tidak punya pengetahuan 

Karakter(5) = punya sedikit pengetahuan 

Karakter(9) = punya beragam pengetahuan 

Ketika lahir, kita tidak punya pengetahuan sama sekali atau nyaris tidak punya. 

Karakter(0). Kemudian, kita tumbuh sampai usia 5 tahun, karakter(5). Kita mulai 

mengenal sedikit pengetahuan. Sebagai kanak-kanak, kita mengenal keluarga terdekat, 

mengenal bahasa ibu, mengenali rasa lapar dan makanan nikmat, serta takut hantu atau 

ancaman. Pada usia 9 tahun, karakter(9), kita mulai memiliki beragam pengetahuan. 

Barangkali, kita duduk di kelas 3 atau 4 SD. Mengenal huruf untuk membaca dan 

menulis, mengenal matematika, mengenal teman-teman jauh, mengenal bahasa 

nasional dan, kadang, belajar bahasa internasional. 

Karakter kita bergerak secara substansial dari karakter(0), menuju karakter(5), sampai 

karakter(9). Semua gerak substansial ini menuju ke derajat eksistensi yang lebih tinggi. 

Karakter(9) meliputi, dan mencakup, derajat eksistensi yang lebih rendah yaitu 

karakter(5), karakter(0), dan lain-lain. Karakter(9) tidak menolak karakter(5). Karakter(9) 

justru menguatkan dan melindungi karakter(5). 

(6) Proses Gerak Substansial 

Untuk memahami proses gerak substansial, kita kembali menggunakan ilustrasi cahaya 

di bagian atas. S(5) hanya menerima 4 derajat cahaya eksistensi karena berjarak 5 meter 

dari sumber. Sedangkan, S(2) menerima 25 derajat eksistensi karena berjarak 2 meter 



28 
 

dari sumber. Sehingga, [1] dengan bergerak mendekat ke sumber cahaya maka kita bisa 

menerima cahaya eksistensi dengan derajat lebih tinggi. Perubahan ini, pada gilirannya, 

kita pahami sebagai gerak substansial dari substansi S(5) menjadi substansi S(2). 

Tetapi, eksistensi lebih prior dari ruang dan waktu. Jadi, eksistensi tidak bisa bergerak 

lebih dekat menuju sumber cahaya. Karena, sumber cahaya itu sendiri, sejatinya tidak 

terpisah dengan masing-masing eksistensi yang terindividuasi. Gerak mendekat, di sini, 

bermakna metaforis. 

Alternatif kedua [2] adalah dengan meluaskan kapasitas eksistensi S(5) – alternatif 

pertama adalah mendekat ke sumber. Luas semula 1 meter persegi, misal, diubah 

menjad 2 meter persegi. Memang benar meluaskan kapasitas menyebabkan lebih 

banyak cahaya yang diterima. Tetapi, intensitas cahaya tidak bertambah. Karena cahaya 

yang lebih banyak itu akan dibagi oleh luas yang lebih besar. Akibatnya, intensitas akhir 

akan sama saja. 

Analogi dalam realitas kehidupan: menambah harta tidak membuat derajat eksistensi 

seseorang menjadi naik. Demikian juga, kecilnya kepemilikan harta tidak menjadikan 

derajat eksistensi menjadi turun. Menambah kekuasaan, menambah jabatan, menambah 

emas berlian dan lain-lain tidak menjadikan derajat eksistensi menjadi bertambah. Kita 

membutuhkan cara lain untuk meningkatkan derajat eksistensi. 

Alternatif ketiga [3] adalah dengan membersihkan halangan antara eksistensi kita 

dengan sumber cahaya. Bila ada halangan, S(5) bisa jadi hanya menerima intensitas 

cahaya kurang dari 4 derajat. Dengan membersihkan semua halangan, maka eksistensi 

S(5) bisa mencapai 4 derajat atau sampai maksimal. Dalam eksistensi, apa saja yang bisa 

menjadi halangan? Tidak ada yang bisa menjadi halangan bagi eksistensi. Halangan 

hanya bisa terjadi berupa eksistensi tertentu yang bersifat aksidental belaka. Kita perlu 

membersihkan diri dari aksiden-aksiden ini. 

Analogi dalam realitas kehidupan: kita bisa meningkatkan derajat cahaya eksistensi diri 

kita dengan cara membersihkan diri dari godaan-godaan kenikmatan sementara – 

godaan aksidental. Beberapa contoh godaan yang perlu dibersihkan adalah: menumpuk 

harta, berebut kekuasaan politik, berebut jabatan, makan minum berlebihan, bergunjing, 

menyebar fitnah, bebal terhadap penderitaan rakyat, dan lain-lain. 



29 
 

Alternatif keempat [4] adalah dengan menghadapkan eksistensi diri ke arah yang tepat 

kepada sumber cahaya. Jika S(5) membelakangi, atau miring horisontal, terhadap 

sumber cahaya maka S(5) bisa kehilangan seluruh cahaya. Atau, S(5) hanya sedikit sekali 

menerima cahaya – jauh di bawah 4 derajat. Dalam eksistensi, arah bermakna sikap 

eksistensi. S(5) bisa saja mengarahkan eksistensi ke cahaya aksidental. Padahal, kita 

perlu menatap arah yang tepat, yaitu, ke arah sumber cahaya. 

Analogi dalam realitas kehidupan: kita bisa meningkatkan derajat cahaya eksistensi 

dengan cara meluruskan niat hanya kepada sumber cahaya. Sikap tulus ikhlas menjadi 

paling utama. 

7. Forma Penentu 

Bentuk, atau form atau forma, adalah penentu suatu realitas. Penentu realitas bukan 

materi penyusun mereka. 

Materi bahan bisa sama-sama kayu. Bentuk bisa beda-beda: meja, kursi, lemari, dan lain-

lain. Kayu adalah potensi, atau bahan, untuk membuat kursi. Kursi adalah bentuk aktual 

dan real dari bahan yang semula kayu. 

Lalu, apa yang dimaksud dengan bentuk? Bentuk adalah eksistensi itu sendiri. Bentuk 

adalah realitas individuasi. Bentuk terhadap materi adalah sama dengan diferensia 

terhadap genus. Bentuk adalah individuasi dari general. 

Konsekuensinya, kita tidak bisa mendefinisikan bentuk atau forma. Tetapi, kita bisa 

mengenali bentuk secara langsung. Ini meja. Itu kursi. Kamu baik. Mereka tadi jahat 

kepadamu. Kamu memaafkan mereka semua adalah bentuk kebaikan. Kita merasakan 

bentuk. Kita meng-intuisi bentuk. Kita memahami bentuk. 

Tentu saja, kita bisa menggambarkan bentuk. Kursi adalah tempat duduk, terdiri dari 4 

kaki, dan ada papan datar sebagai bidang pertemuan kaki-kakinya. Yang demikian itu 

adalah definisi bentuk kursi. Bentuk adalah realitas yang kita kenali sebagaimana 

adanya. Yang demikian adalah definisi yang melibatkan logika melingkar. 

Jiwa adalah bentuk bagi badan manusia. Semua badan manusia tersusun oleh bahan 

materi yang sama tetapi dalam bentuk yang berbeda. Jiwa setiap manusia berbeda-



30 
 

beda secara individual. Meski pun ketika jatuh cinta, Anda bisa mengatakan sebagai satu 

jiwa dengan pasangan. 

Jiwa manusia adalah yang menentukan perubahan substansi manusia. Jiwa menentukan 

badan. Jiwa adalah bentuk kesempurnaan dari badan. Jiwa adalah penggerak badan. 

Kita akan membahas “Prinsip-Prinsip Jiwa” pada bagian selanjutnya. Karena jiwa 

manusia adalah bebas maka kita bebas membentuk diri kita sendiri akan seperti apa. 

Lanjut ke: Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa 

Kembali ke: Kapital Jiwa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://pamanapiq.com/2023/06/26/prinsip-prinsip-jiwa/
https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/


31 
 

Bagian 2: Prinsip-Prinsip Jiwa 

Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra 

Prinsip-prinsip jiwa. Psikologi adalah ilmu tentang jiwa. Seharusnya, kita bisa 

memanfaatkan sains psikologi untuk kapital jiwa. Kita membutuhkan kapital lebih dari 

itu. 

1. Pendahuluan: Psikologi 

 

2. Wacana Jiwa 

Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu 

Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi 

Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa 

Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas 

Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa 

 

3. Wacana Analisa 

3.1 Alternatif Awal Mula Jiwa 

3.2 Dari Materi Melebihi Materi 

3.3 Organ-Organ Jiwa 

3.4 Imajinasi adalah Pusat 

3.5 Visi Eksistensial 

3.6 Dialektika Futuristik 

3.7 Lingkaran Status Jiwa 

Kita akan membahas prinsip-prinsip jiwa dalam lima wacana. Kita tetap mendasarkan 

pembahasan kepada prinsip-prinsip realitas – yang sudah kita bahas di bagian 

sebelumnya. Dari prinsip-prinsip jiwa, kita akan berlanjut membahas lebih mendalam 

tentang masa depan jiwa. 

1. Pendahuluan: Psikologi 

Kajian tentang jiwa, kita kenal sebagai psikologi atau ilmu jiwa. Psikologi sudah 

berkembang sejak awal peradaban umat manusia. Hanya saja, di masa kini, pendekatan 



32 
 

psikologi berbeda dengan era kuno. Saat ini, psikologi cenderung bersifat materialis. 

Fenomena psikologi dianalisis berdasar cara kerja sel-sel di otak. Pada gilirannya, cara 

kerja sel-sel otak, materi otak, bisa dikendalikan oleh obat-obat kimia. Ada yang 

menyindir bahwa psikologi lupa mengkaji jiwa. Psikologi jadi mengkaji fisika. 

Sementara, psikologi kuno lebih terbuka dengan kajian jiwa secara luas. Bahkan 

barangkali melibatkan mitos-mitos dan dewa-dewa. Bagaimana pun, kita bisa bersikap 

terbuka terhadap kajian jiwa sejauh dapat dipertimbangkan secara rasional: materialis 

mau pun spiritualis. Jadi, kajian jiwa kita lebih bersifat rasional dalam makna luas. 

2. Wacana Jiwa 

Jiwa adalah diri kita sendiri. Sehingga, mengkaji jiwa adalah mengkaji diri kita sendiri. 

Kita perlu berpikir reflektif. 

“Wacana 2.1: Jiwa adalah Penentu” membahas peran besar jiwa sebagai penentu 

kemanusiaan, jiwa sebagai penentu sejati manusia, atau manusia adalah jiwa. Jiwa tulus 

menjadikan orang tersebut jadi tulus. Jiwa pengasih menjadikan orang tersebut 

pengasih. Sebaliknya juga benar. Jiwa jahat menjadikan orang tersebut jahat. Jadi, jiwa 

adalah penentu hakikat manusia. Sementara, badan manusia mirip-mirip semua. Badan 

penjahat mirip saja dengan badan orang jujur. Badan mereka sama-sama tersusun oleh 

materi biologis, kimia, dan reaksi beragam energi. 

(316) The being of the body and its individuation is by its soul, not by its material mass ( 

jirmuhu). For example, Zayd is Zayd by his soul, not by his body. Therefore, the existence 

and individuation of the body continue as long as the soul remains and exists in it 

despite the fact that its parts have been replaced and its concomitants such as its place, 

quantity, quality, and time have all changed during its life span. 

(316) Jiwa adalah penentu wujud dari badan dan individuasinya, bukan materinya. 

Sebagai contoh, Zayd adalah Zayd karena jiwanya, bukan karena badannya. Karena itu, 

eksistensi dan individuasi badan terus berlanjut selama jiwa terjaga dan eksis padanya, 

bahkan, ketika [1] anggota-anggota badan diganti dan [2] dampak ikutan juga diganti 

misal tempat, jumlah, kualitas, dan waktu seluruhnya berubah selama perjalanan 

kehidupan. 

Jiwa saya tetap jiwa saya. Jiwa Anda tetap jiwa Anda. Meski rambut Anda berganti 

dengan rambut yang baru, meski kuku Anda berganti dengan kuku yang baru, meski 



33 
 

Anda berniat operasi plastik, Anda adalah tetap Anda. Karena jiwa Anda menjaga 

kesatuan diri Anda dari awal sampai akhir dan sampai masa depan. 

(316) The same is true if its material form changed 

into a celestial form (ṣūra barzakhiyya), such as in sleep (dream), and in the grave until 

the day of resurrection, or it is changed into a hereafter form (ṣūraʾukhrawiyya) in the 

hereafter. The human being is the same in all these changes and transformations 

because these changes take place in a continuous unified manner. This is because the 

specific modes of its existence and its degrees along the path [of development] are not 

significant [for its individuation and identity]. What is significant for its subsistence is the 

subsistence of its soul because the soul is its perfective form (ṣūratuhu al-tamāmiyya) 

which is the principle of its being, the locus of its essence, the source of its powers, and 

the locus and the sustainer of its mixture and organs as long as (the individual) is a 

natural being. 

(316) Tetap benar ketika bentuk material badan berganti menjadi [1] bentuk barzakh, 

misal ketika tidur (mimpi), dan ketika di alam kubur sampai hari kebangkitan, atau 

berganti menjadi [2] bentuk ukhrawi ketika di akhirat. Seorang manusia tetap sama 

dalam seluruh perubahan dan transformasi tersebut karena perubahan tetap dalam 

kesatuan kontinyu [individu itu]. Hal ini karena perubahan mode eksistensi dan derajat 

eksistensi tertentu itu [sepanjang perjalanan] tidak signifikan [terhadap individuasi dan 

identitas seseorang]. Yang signifikan bagi keberadaan adalah keberadaan jiwanya 

karena jiwa adalah forma sempurna sebagai wujud alami. Jiwa adalah [1] prinsip wujud, 

[2] lokus esensi, [3] sumber kekuatan, [4] lokus dan pemersatu organ-organ selama 

[sebagai individu] alami. 

Secara gradual, materi badan akan berganti dari materi fisik menjadi materi spiritual 

atau intelektual. Demikian juga, organ-organ materi fisik akan berganti. 

(316) [The soul then] gradually replaces the natural material organs with spiritual organs 

and so on until these organs become intellectual and simple. For example, if one asks: Is 

Zayd’s body the same body at youth, childhood, and old age? The answer from both 

aspects of negation and affirmation is true according to two considerations: [The first is 

that] it is not the same body if the body is considered to mean the material body. [The 

second is that] it is the same body if the body is considered to mean a body as genus. 

But if one ask: Whether Zayd the youth is he who was a child and then he became an 

adult and then an old man, or not? The answer is one: Yes. 

(316) [Kemudian jiwa] mengganti organ material alamiah dengan organ spiritual, secara 

gradual, sampai organ-oragan menjadi intelektual dan sederhana. Sebagai contoh, jika 



34 
 

ditanya: Apakah badan Zayd tetap sama ketika kanak-kanak, remaja, dan tua? Dua 

macam jawaban sama benar baik negasi atau afirmasi sesuai pertimbangan: [1] badan 

itu tidak sama jika maksud badan adalah materi badan; [2] badan itu tetap sama jika 

maksud badan adalah genus. Tetapi jika ditanya: Apakah orangnya sama Zayd muda, 

dengan yang dulu kanak-kanak, kemudian dewasa, dan menjadi tua, atau berbeda? 

Jawabannya hanya satu: Ya. [Tetap Zayd yang sama] 

Diri kita adalah tetap orang yang sama sejak bayi, kanak-kanak, remaja, dewasa, dan 

menjadi tua. Materi badan bisa saja berganti. Rambut hitam diganti rambut putih. 

Kadang ada yang diganti dengan mengkilap tanpa rambut. Tetapi, badan itu tetap 

badan kita. Apalagi, jiwa kita benar-benar tetap jiwa kita, diri kita sendiri. 

(317) The difference between matter and genus is mentioned in books of logic and in 

the investigation of essence in first philosophy. This difference is just like the difference 

between essence that is considered absolutely (lā bi-sharṭ), regardless whether it is 

mixed or abstracted, and essence that is considered as abstracted. The same is true 

regarding the difference between species, form, genus, subject, accident and the 

accidental, self and the essential, and part and particular. All these are predicated of the 

thing in accordance with the first consideration but not according to the second 

consideration. 

(317) Perbedaan antara materi dan genus sudah dibahas dalam buku logika dan dalam 

penyelidikan esensi dalam filsafat utama. Perbedaannya adalah sekedar mirip esensi 

apakah [1] esensi sebagai absolut, tak peduli campuran atau abstraksi, atau [2] esensi 

sebagai abstraksi saja. Perbedaan semacam ini juga berlaku pada spesies, forma, genus, 

subyek, aksiden dan aksidental, diri dan esensial, bagian dan partikular. Semua predikasi 

terhadap sesuatu adalah bersesuaian dengan pertimbangan yang pertama [1] dan 

bukan yang kedua [2]. 

Pembedaan materi dan genus dari badan mengajak kita mempertimbangkan perbedaan 

esensi sebagai [1] absolut, bisa campuran atau abstraksi atau [2] abstraksi saja. 

“Wacana 2.2: Kekuatan Imajinasi Melebihi Materi” membahas kekuatan imajinasi 

melebihi materi. Kita berada di dunia materi. Tetapi, jiwa kita memiliki kemampuan 

imajinasi yang kreatif melampaui batasan-batasan materi. Imajinasi seorang sastrawan 

mendorongnya menulis puisi yang menyentuh hati. Imajinasi seorang musisi 

mendorongnya menciptakan musik yang begitu merdu. Imajinasi seorang teknolog 

mendorongnya menciptakan inovasi teknologi yang canggih. 



35 
 

(317) The imaginative faculty is a substance that does not subsist by the body or by any 

of its organs, and it does not exist in any place in this natural material world. Rather, it is 

an immaterial being. It exists in an intermediary world between two worlds: the 

intellectual immaterial world and the material world, which is the subject of corruption. 

We have proved this subject in our books by clear demonstrative reasoning and by 

conclusive evidences. One who wishes to know them must consult these books. 

(317) Fakultas imajinasi adalah substansi yang [1] tidak berada pada badan atau organ, 

dan [2] tidak berada di suatu tempat di alam materi ini. Tetapi, imajinasi adalah wujud 

imaterial. Imajinasi eksis di dunia tengah antara dua dunia: [1] dunia intelektual 

immaterial dan [2] dunia material, yang bisa rusak. Kami telah membahas tema ini di 

buku kami dengan bukti analisis yang kuat dan kesimpulan yang terbukti jelas. Bagi 

yang berminat silakan merujuk ke buku-buku tersebut. 

“Wacana 2.3: Imajinasi sebagai Dinamika Jiwa” membahas imajinasi yang dinamis 

adalah dinamika jiwa. Jiwa selalu bergerak dinamis menuju kepada yang lebih baik. 

Karena itu, imajinasi selalu dinamis. Dinamika ini mengajak jiwa untuk meraih 

kebahagiaan, prestasi, dan kebaikan. Sayangnya, di perjalanan ada beberapa godaan 

yang bisa menjerat jiwa. Kita perlu kembali membersihkan jiwa agar bisa bergerak 

dinamis di jalan lurus. 

 

(317) The imaginative form (al-ṣūra al-khayāliyya) does not inhere in the soul. Rather, 

the imaginative form subsists by the soul just like the subsistence of the act by the 

agent, not like the subsistence of that which is received by the receiver. 

(317) Bentuk-bentuk imajinasi bukan sudah ada pada jiwa. Tetapi, bentuk imajinasi baru 

ada karena tindakan jiwa seperti adanya perbuatan karena pelaku berbuat sesuatu, 

bukan seperti diterimanya sebuah paket oleh penerima. 

“Wacana 2.4: Visi adalah Kreativitas” membahas bahwa aktivitas mata adalah aktivitas 

kreatif oleh jiwa dan imajinasi. Visi, atau penglihatan, bukanlah pasif saja. Bukan karena 

ada sinar masuk ke mata. Bukan pula karena ada sinar keluar dari mata. Kita melihat 

kebun teh yang indah adalah proses kreatif jiwa berinteraksi dengan obyek kebun teh 

kemudian menciptakan pengalaman langsung “kebun teh yang indah.” 

(318) Vision does not take place by imprinting the visible image in an organ such as the 

cornea or something like that, as the materialists believe. And it is not by a light coming 

out [of the eye], as the mathematicians believes, nor does the soul acquire illuminative 

relation (ʾiḍāfa ishrāqiyya) to that which exists out side when certain conditions are 

fulfilled. All of these opinions are futile, as has been made clear in its place. Rather vision 

occurs by creating a form that is identical to the external form. 

(318) Visi, penglihatan, bukan terjadi dengan [1] menempelkan citra pada organ seperti 

kornea atau sejenisnya, sebagaimana keyakinan materialis. Dan bukan juga karena [2] 



36 
 

cahaya keluar [dari mata] sebagaimana keyakinan matematikawan, tidak juga karena [3] 

jiwa berhasil membuat relasi iluminasi terhadap obyek luar ketika kondisi terpenuhi. 

Semua pendapat seperti itu gagal, sebagaimana sudah dijelaskan di tempat lain. Yang 

lebih tepat, visi terjadi karena penciptaan forma yang identik dengan forma eksternal. 

Ketika kita interaksi, pengalaman langsung, dengan “kebun teh yang indah” maka, saat 

itu juga, jiwa menciptakan forma “kebun teh yang indah” secara identik. 

(318) [This created form] does not exist in a place or 

in this world; rather, it exists in the soul, and the soul has creative and illuminative 

relations to this form. This is the relation that deserves to be called illuminative relation, 

not that which is so called by the master of the Illumintionists (Suhrawardī) since the 

soul do not have any relation to the external material objects except through its 

connection with (its) natural material body. Every relation that takes place through this 

aspect (i.e., its relation to the material body) is a materialistic relation and is bounded by 

a place; it is not perceptive and illuminative relation. Therefore, our opinion about the 

relation is better and is more proper to be called an “illuminative relation.” Moreover, we 

have demonstrated that the material form cannot be perceived as a material form. This 

was a matter of disagreement between the prestigious philosophers (muʿtabarī al-

falāsifa), and therefore they have mentioned that every perception takes place by a kind 

of abstraction (tajrīd). 

(318) [Forma yang diciptakan jiwa] ini tidak berada di suatu tempat di dunia ini. Lebih 

tepatnya, berada pada jiwa, dan jiwa memiliki relasi kreatif dan iluminatif dengan forma 

ini. Relasi ini tepat disebut sebagai relasi iluminatif, bukan relasi yang disebut Master 

Iluminasi (Suhrawardi) karena jiwa tidak memiliki relasi dengan obyek material selain 

hubungan [jiwa] dengan badan alamiahnya sendiri. Setiap relasi yang melaui aspek ini 

(yakni badan material) adalah relasi materialistik dan terikat pada tempat; yang demikian 

bukan relasi persepsi dan iluminasi. Karena itu, pendapat kami tentang relasi adalah 

lebih baik dan lebih pantas disebut “relasi iluminatif.” Lebih dari itu, kami sudah 

menunjukkan bahwa forma material tidak bisa dipersepsi sebagai forma material. Para 

filsuf besar berbeda pendapat tentang masalah ini, dan mereka menyebut setiap 

persepsi sebagai sejenis abstraksi. 

Kita menghadapi kompleksitas di sini. Kita mengalami langsung, pengalaman 

individuasi, melihat “kebun teh yang indah,” di saat yang sama, jiwa menciptakan forma 

imajinatif “kebun teh yang indah” yang identik dengan forma realitas eksternal. 

Bagaimana pun, forma imajinatif ini bisa saja salah, dalam arti, tidak sesuai dengan 

forma realitas eksternal. Kita perlu waspada terhadap fenomena delusi atau ilusi. 



37 
 

(319) Know that the soul’s vision and all its senses, as long it is in this world, are 

something other than its imagination because in vision and sensing the soul needs 

external matter and special conditions, but in imagination it does not need that. 

Moreover, imagination here in this life is not a vision except some times when it sees the 

imaginative forms, but when the soul departs the body’s dust and when it peels itself 

from this shell (the body) as the snake peels off its skin, then there is no difference 

between vision and imagination since the imaginative faculty, which is the reservoir of 

the senses, becomes strong, weakness and deficiency having removed from it. The veil is 

removed, and all faculties united, then the soul does by the faculty of imagination what 

it does by other [faculties], it sees by the eye of imagination what it saw by the sensible 

eye, and its power, knowledge, and desires become one thing. Its perception of the 

desirable things is its ability to present them to itself. In other words, there is nothing in 

paradise except that which the soul desires, as the Exalted said: “In it (the paradise) all 

that the souls desire and the eyes delight in” (Q 43:71). 

(319) Perhatikan bahwa penglihatan oleh jiwa [visi] dan seluruh indera, selama berada 

dalam dunia ini, adalah sesuatu yang berbeda dengan imajinasi karena, dalam visi dan 

indera, jiwa membutuhkan materi eksternal dan kondisi tertentu, tetapi imajinasi tidak 

membutuhkan itu. Lebih jauh, imajinasi di dunia ini bukanlah visi kecuali ketika [1] 

melihat forma imajinatif, tetapi ketika jiwa meninggalkan badan dan melepaskan 

kulitnya (badannya) seperti ular melepaskan kulitnya, maka [2] tidak ada perbedaan 

antara visi dan imajinasi karena fakultas imajinasi, yang merupakan sumber dari indera, 

menjadi kuat, kelemahan dan kekurangan sudah dibersihkan darinya. Penghalang 

dihilangkan, fakultas menyatu, dan jiwa melakukan semua dengan fakultas imajinasi apa 

yang sebelumnya dilakukan oleh [fakultas] lain, jiwa melihat dengan mata imajinasi 

terdahap apa yang dilihat dengan indera [1] mata, dan [2] kekuatan, [3] pengetahuan, 

dan [4] kehendak menjadi satu. Persepsi jiwa terhadap sesuatu yang dikehendaki 

merupakan kemampuan jiwa menghadirkan sesuatu itu kepada jiwa. Dengan kata lain, 

di surga, tidak ada apa pun kecuali yang dikehendaki oleh jiwa sebagai mana Yang 

Maha Tinggi berfirman: “Di sana (di surga) adalah semua yang diinginkan oleh jiwa dan 

indah di mata.” (Q 43:71). 

Kompleksitas di atas (forma imajinatif oleh jiwa yang identik dengan realitas eksternal) 

membekali kita untuk mampu membahas nasib masa depan jiwa setelah kematian 

badan. Jiwa kita tetap kaya akan forma imajinatif meski jiwa sudah meninggalkan badan 

material. Justru, jiwa makin bening dalam memahami setiap forma imajinatif karena 

terbebas dari materi. Bahkan, persepsi jiwa adalah menjadi realitas itu sendiri. Di dunia 

kita saat ini, realitas “kebun teh yang indah” kemudian menjadi persepsi “kebun teh 

yang indah.” Di dunia sana, persepsi oleh jiwa tentang “kebun teh yang indah,” serentak 

menjadi realitas “kebun teh yang indah.” 



38 
 

Bagaimana pun, kita perlu waspada terhadap ilusi di dunia ini. Korupsi mencuri uang 

rakyat trilyunan rupiah tampak nikmat terbahak-bahak di dunia ini. Forma imajinasi dari 

korupsi, ketika di dunia sana, adalah realitas api neraka membara yang membakar jiwa 

mereka. Sementara, orang-orang yang beramal kebaikan telah berhasil membentuk 

forma imajinatif yang indah dan membahagiakan. 

(319) In the holy tradition (ḥadīth qudsī) concerning the people of paradise, says: “The 

angel comes and, after he greets them, he hands them a letter from God, in which [it is 

written]: From the Living and the Sustainer to the living and the sustainer: Now, I say to 

the thing “be” and it is, and I have made you to say to the thing “be” and it is.” Then, the 

prophet, peace be upon him and upon his family, said: “Whenever a person from the 

inhabitants of paradise says to a thing “be”, this thing becomes being.” 

(319) Dalam hadis qudsi, berkenaan dengan penduduk surga, dijelaskan: “Malaikat 

datang, mengucap salam kepada mereka, dan memberikan surat dari Tuhan kepada 

mereka, yang [tertulis dalam surat]: Dari Yang Maha Hidup dan Maha Kukuh kepada 

yang hidup dan kukuh: Sekarang, Saya katakan kepada sesuatu “Jadilah” maka 

“Menjadilah,” dan Saya telah menjadikan kamu untuk mengatakan kepada sesuatu 

“Jadilah” maka “Menjadilah.” Kemudian, Nabi, salam untuknya dan keluarganya, 

bersabda, “Kapan saja seorang penduduk surga mengatakan sesuatu “Jadilah” maka 

sesuatu itu menjadi kenyataan.” 

Kekuatan jiwa adalah realitas eksistensi. 

“Wacana 2.5: Perubahan Status Jiwa” membahas bahwa jiwa bisa berubah secara 

ekstrem. Jiwa seorang manusia bisa menjadi pejuang keadilan, kemudian beberapa jam, 

berubah menjadi koruptor. Bisa juga berubah ekstrem sebaliknya. Jiwa penjahat kelas 

kakap bisa tobat dalam sekejap menjadi jiwa yang suci. Secara umum, perubahan status 

jiwa terjadi secara perlahan dan lembut. Sehingga, kita bisa mengarahkan perubahan 

menuju ke arah yang positif. 

(319) The human being, among many types of creatures, is peculiar in that it is possible 

for one of its members to have many instantiations one before the other, but in spite of 

that his individuality remains the same. A single human being has at the beginning of 

his childhood a material being according to which he is a human being, and then his 

(material) existence gradually moves and becomes pure and subtle until he acquires a 

hereafter psychic being (kawn ukhrawī nafsānī) in which he possesses psychic organs. 

This is the second human being. 

(319) Manusia adalah spesial, di antara makhluk lain, karena memungkinkan untuk 

menjadi anggota satu model berubah ke anggota model lain, tetapi tetap menjadi 



39 
 

individu yang sama. Seorang manusia, ketika lahir sebagai bayi, adalah anggota dari [1] 

model materi. Kemudian, eksistensi material ini bergerak dan menjadi murni sampai 

meraih [2] model wujud psikis di masa nanti, di mana, memiliki organ-organ psikis. Dia 

menjadi manusia tingkat kedua. 

Perubahan status jiwa manusia dari model material menjadi model psikis berlangsung 

secara lembut gradual. Tetapi, hasil akhir bisa saja terlihat perbedaan ekstrem dari yang 

semula. Bagaimana pun, orang itu tetap menjadi pribadi yang sama, pribadi yang satu. 

(319) Then, it is possible that he moves from this (psychic) being and acquires an 

intellectual being according to which he is an intellectual human being (insān ʿaqlī) that 

possesses intellectual organs. This is called the third human being, as the master of the 

philosophers (i.e., Aristotle) mentioned in the book of Theology (Uthūlūjiā.) 

(319) Kemudian, mungkin saja, dia bergerak dari eksistensi (psikis) dan meraih suatu 

eksistensi intelektual yang bersesuaian; dia adalah [3] manusia intelektual yang memiliki 

organ intelektual. Yang demikian disebut sebagai manusia tingkat tiga, sebagaimana 

master filsuf (yakni Aristo) menyebutnya dalam buku Teologi. 

Tiga tingkat mode-eksistensi manusia: (1) mode-eksistensi material yaitu manusia di 

alam ini; (2) mode-eksistensi psikis yaitu manusia memiliki organ psikis yang lebih kuat; 

(3) mode-eksistensi intelektual yaitu manusia paling sempurna. 

(319) Know that although a human being acquires these two worlds (the psychic and 

intellectual worlds) after being a material being, these two worlds were in his possession 

before this origination (ḥudūth). Plato affirmed that the human soul has intellectual 

instantiation before the origination of this body. It also has been established in our true 

religion that for human individuals there is a particular and distinguished existence 

(kaynūna juzʾiyya mutamayyiza) before their material existence, as the Exalted said: 

“When your Lord took from the Children of Adam their descendants from their loins and 

made them bear witness over themselves, [He Said to them:] Am I not your Lord? They 

said ‘Yes indeed! We bear witness. [This, ] lest you should say on the Day of Rising, 

‘indeed we were unaware of this” (Q7: 172). 

(319) Ketahuilah meski manusia meraih dua dunia (psikis dan intelektual) setelah melalui 

menjadi wujud material, dua dunia ini sudah [pernah] menjadi milik manusia sebelum 

lahir [di dunia ini]. [1] Plato menyatakan bahwa jiwa manusia memiliki mode-intelektual 

sebelum lahir ke badan ini. Hal ini juga dikuatkan oleh [2] ajaran agama sejati kami yang 

menyatakan bahwa individu manusia memiliki eksistensi partikular dan tertentu sebelum 



40 
 

lahir ke badan material ini, sebagai mana Yang Maha Suci berfirman: “Ketika Tuhan 

mengambil Anak Adam dan ketuturunannya dari sulbi mereka dan menjadikan saksi 

atas mereka, [Tuhan berkata kepada mereka]: Bukankah Aku adalah Tuhan kalian? 

Mereka menjawab, “Ya, benar. Kami bersaksi.” [Yang demikian,] jangan sampai kalian 

mengatakan di Hari Kebangkitan, “Kami tidak tahu hal ini.” “(Q7: 172) 

Manusia berhasil meraih mode-psikis dan mode-intelektual setelah melalui mode-

material di dunia ini. Meski demikian, manusia sudah pernah berada pada dua mode di 

atas (psikis dan intelektual) sebelum lahir di dunia material ini. 

(321) And there are many traditions from our Imams, peace is upon them, that point to 

this understanding. These traditions point to the fact that the Imams’ souls were created 

from the sublime clay (ṭīnat ʿlliyīn) before the creation of heaven and earth, and that 

their bodies were created from clay that is lower in rank than that one. In the same 

manner, the souls of their followers were created from the clay of Imams’ bodies, and 

the hearts of their opponents were created from clay of sijjīn and the hearts of their 

followers were created from the clay of their bodies. This tradition, and other similar to 

it, is explicit in pointing to the fact that there is a previous instantiation of the human 

being before the material instantiation. 

(321) Dan terdapat banyak riwayat dari Imam kita, salam atasnya, yang menunjukkan 

pemahaman ini. Riwayat-riwayat ini menyatakan bahwa jiwa Imam tercipta dari tanah 

suci sebelum penciptaan langit dan bumi, dan mereka yang badannya tercipta dari 

tanah dengan derajat lebih rendah. Dengan cara yang sama, jiwa para pembela tercipta 

dari badan tanahnya Imam, dan hati para musuh tercipta dari tanah sijjiin [terendah] dan 

hati para pengikut mereka tercipta dari tanahnya badan mereka. Riwayat ini, dan yang 

serupa, menunjukkan bahwa ada mode eksistensi yang lebih awal dari mode material 

manusia. 

3. Wacana Analisa 

Kekuatan jiwa manusia lebih besar dari yang disangka. Jiwa mampu berpikir kreatif, 

mengembangkan imajinasi kreatif, menembus batas-batas. Lebih dari itu, jiwa manusia 

masih terus eksis ketika badan manusia mati. Awalnya, jiwa berkembang dari materi, 

bekerja melalui badan, akhirnya transenden lebih tinggi dari badan. 

3.1 Alternatif Awal Mula Jiwa 



41 
 

Untuk memudahkan analisa, ada baiknya, kita survey beberapa pandangan tentang asal 

mula jiwa. Berikut saya kutipkan tulisan saya yang waktu itu membahas filsafat jiwa dari 

Suhrawardi. 

Problem asal mula jiwa sudah menjadi tanda tanya abadi sampai masa kini. Pendekatan 

materialisme murni, atau bald naturalism, sulit menemukan solusi. Andai naturalisme 

berhasil menjawab asal mula jiwa, tetapi, sulit menjelaskan mengapa jiwa bisa bersikap 

spontan atau freedom? Cahaya sejati akan menjadi solusi. Bagaimana pun, peran materi 

atau badan manusia memang tetap penting untuk menghadirkan jiwa manusia. 

Mari kita coba perhatikan beberapa alternatif solusi asal mula jiwa. 

(a) Alam ideal Plato menyatakan bahwa jiwa sudah eksis di alam ideal. Kemudian, jiwa ini 

masuk ke badan manusia, mengendarai badan, tiba waktunya, meninggalkan badan 

untuk melanjutkan perjalanan abadi. Jiwa bagai seorang pilot. Badan bagai sebuah 

pesawat. Pilot dari luar masuk ke dalam pesawat, kemudian mengendarai pesawat. 

Setelah cukup perjalanan bersama pesawat, kemudian, pilot meninggalkan pesawat. 

(b) Naturalisme atau sains menyatakan bahwa jiwa adalah gejala dari alam materi. Yang 

benar-benar nyata adalah materi atau sebut saja sains fisika. Jiwa muncul akibat dari 

interaksi materi-materi sel otak dengan materi-materi lainnya. Kita bisa mempelajari asal 

mula kesadaran jiwa dengan mempelajari cara kerja sel otak manusia. Psikologi, ilmu 

jiwa, perlu mempelajari cara kerja otak mekanis dihubungkan dengan reaksi bahan-

bahan obat kimia. Dengan itu semua, kita bisa memahami jiwa. Lebih dari itu, kita bisa 

mengendalikan jiwa. Dari mana asal mula jiwa pada manusia pertama? Kita bisa 

mempelajarinya berdasar teori evolusi. Kita tahu bahwa teori evolusi juga mengalami 

evolusi. 

Kita perhatikan, naturalisme sains tampak berlawanan dengan idealisme Plato. Wajar 

saja, banyak pemikir yang mengajukan jalan tengah di antara mereka. Bahkan, Aristo, 

murid Plato, sudah mengajukan solusi jalan tengah. Jiwa adalah bentuk penyempurnaan 

badan. 

(c) Jiwa adalah enteleki (penyempurnaan) badan. Awalnya adalah badan. Kemudian 

badan bergerak, berubah, dan menyempurna. Hasil penyempurnaan ini adalah jiwa 

manusia. Selanjutnya, jiwa itu sendiri terus bergerak menyempurna – dengan merenung 



42 
 

dan perilaku moral, misalnya. Sampai tingkat penyempurnaan tinggi, jiwa mampu hidup 

terbebas dari badan. Jiwa menjadi abadi setelah kematian badan. 

(d) Teori emergent menyatakan bahwa jiwa muncul “emerge” begitu saja dari interaksi, 

relasi, dan koordinasi bagian-bagian yang berupa materi. Meski bagian-bagian dari jiwa 

adalah materi-materi badan, tetapi, sifat-sifat jiwa tidak bisa direduksi menjadi sifat-sifat 

materi. Misal, jiwa yang berpikir kreatif tidak bisa direduksi menjadi materi-materi sel 

otak. Sifat “emerge” dari jiwa adalah baru dan berbeda dari sifat penyusunnya yang 

materi. Seperti mobil adalah alat transportasi yang nyaman. Tidak bisa mobil ini 

direduksi menjadi roda, tempat duduk, bensin, dan kemudi. Menjumlahkan roda dengan 

bensin tidak akan menghasilkan transportasi. Kemampuan transportasi adalah sifat baru 

yang muncul “emerge” dari komponen-komponennya. Demikian juga dengan jiwa. 

(e) Jiwa konseptual lahir ketika manusia mampu berpartisipasi secara konseptual. Ketika 

masih bayi, atau janin, jiwa manusia masih bersifat potensial. Jiwa baru menjadi jiwa 

seutuhnya ketika mampu berpartisipasi di alam konseptual, terutama, berupa bahasa. 

Awalnya, jiwa adalah anggota alam biasa sebagaimana batu, tumbuhan, dan hewan 

lainnya. Seiring perjalanan sejarah, seorang bocah belajar bahasa, kemudian memahami 

beragam konsep: adil, baik, buruk, bagus, jahat, salah, benar, dan lain-lain. Saat itu, 

seorang bocah mulai memiliki jiwa seutuhnya. Dengan demikian, jiwa manusia adalah 

anggota alam raya yang merupakan produk kompleks dari perjalanan sejarah. 

Bagaimana pun, alam konseptual jiwa berbeda dengan alam materi. Alam jiwa adalah 

alam normatif yang bebas untuk menentukan baik dan buruk. Sedangkan, alam materi 

adalah alam yang tunduk dengan aturan hukum alam. 

Beberapa alternatif teori di atas membantu kita memahami asal mula jiwa, khususnya 

jiwa manusia, dengan pendekatan cahaya sejati berikut ini. 

Asal mula jiwa adalah cahaya sejati tetapi penentunya adalah alam materi. Akibatnya, 

jiwa berasal dari materi. Kemudian, jiwa menjalani karir bersama materi. Sampai, 

akhirnya, jiwa kembali ke cahaya sejati menjadi abadi terbebas dari ikatan materi. 

Dinamika cahaya sejati terjadi antara dominating-light dan managing-light. Pada tahap 

akhir, managing-light berperan besar mengatur dinamika cahaya. Semetara, 

dominating-light terus-menerus memancarkan kekuatan cahaya. Managing-light 

bermaksud mengatur materi melalui cahayanya. Tetapi, pengaturan semacam itu tidak 

bisa terjadi. Perlu relasi yang sesuai antara managing-light dengan materi. Kita tahu, 

bahwa sudah ada jiwa manusia sebelum jiwa diri kita, yaitu jiwa ibu dan bapak kita. 



43 
 

Dengan demikian, managing-light meliputi cahaya proto-humanity secara universal. 

Untuk kasus manusia pertama, cahaya proto-humanity bersifat murni. Bagaimana pun, 

managing-light berhasil mewakili seluruh kompleksitas dinamika cahaya sejati. 

Dari sisi materi, perlu kapasitas yang tepat untuk menghadirkan jiwa manusia yang baru. 

Sel sperma dari ayah cukup dekat dengan karakter dominating-light tetapi tidak 

memadai untuk menghasilkan jiwa. Sel telor dari ibu lebih sempurna karena bersifat 

managing-light. Bagaimana pun, sel telor belum siap menghadirkan jiwa. 

Materi masih perlu terus bergerak, lebih sempurna, agar memiliki kapasitas 

menghadirkan jiwa. Sel sperma bertemu sel telur membentuk janin awal. Pertemuan 

karakter dominating dengan managing, pada akhirnya, menghasilkan karakter 

managing-light pada janin. Hal ini lebih tepat. Janin bertumbuh kembang di rahim ibu. 

Perkembangan janin membuatnya siap untuk menghadirkan jiwa. Managing-light 

datang untuk mengatur, management, janin. Tetapi, managing-light tidak berhasil 

membangun relasi dengan janin. Pihak janin terus mengembangkan kapasitas untuk 

lebih berkembang. Janin berhasil membangun relasi dengan managing -light. Relasi ini 

adalah commanding-light yaitu awal dari jiwa manusia. Jadi, di tahap ini, janin material 

berhasil menghadirkan jiwa manusia. 

Mari kita ringkas proses awal mula jiwa manusia dengan solusi cahaya sejati. 

(a) Cahaya sejati berinteraksi dinamis dari Cahaya Maha Cahaya, dominating-light, 

sampai managing-light. Semua dinamika ini menjadi persiapan untuk menghadirkan 

jiwa. 

(b) Alam materi bergerak menyempurna dengan mempertemukan sel sperma dan sel 

telor membentuk janin. Perkembangan kapasitas janin berhasil membangun relasi 

dengan managing-light yaitu jiwa manusia berupa commanding-light. 

(c) Jiwa manusia adalah perkembangan dari janin material sebagai relasi dengan 

managing-light sampai Cahaya Maha Cahaya. Jadi, jiwa memiliki relasi yang kuat 

dengan materi dan cahaya sejati. 



44 
 

Jiwa memiliki kapasitas reseptif, imajinatif, dan rasional. Kapasitas reseptif 

memungkinkan jiwa berinteraksi dengan alam sekitar. Kapasitas rasional bebas 

menerapkan kemampuan freedom miliknya. Interaksi ini menghasil konsep-konsep 

imajinatif oleh jiwa. 

3.2 Dari Materi Melebihi Materi 

Sadra sepakat dengan Aristo dan Suhrawardi bahwa asal mula jiwa adalah 

penyempurnaan dari materi. Awalnya, jiwa adalah forma dari badan janin. Selanjutnya, 

jiwa adalah diferensia bagi genus badan manusia. Pergeseran dari forma menjadi 

diferensia berlangsung lembut. 

Sebagai forma dari badan, jiwa selalu menyatu dengan badan. Forma tidak bisa terpisah 

dari materi badan manusia. Sebagai diferensia, jiwa adalah pembeda dari badan-badan 

manusia yang bersifat umum. Lebih dari itu, diferensia adalah penentu bagi genus. 

Diferensia meliputi genus. Genus, yaitu badan, bisa eksis karena ada diferensia, yaitu 

jiwa. Gradasi eksistensi dan gerak substansial menjadi dasar ini semua. Eksistensi yang 

lemah, yaitu genus badan, membutuhkan eksistensi yang kuat, yaitu diferensia jiwa. 

Tetapi tidak berlaku sebaliknya. Sementara, gerak substansial menjamin bahwa gerak 

badan, dan gerak jiwa, selalu menuju ke tingkat eksistensi yang lebih tinggi. 

Konsekuensi logis lanjutan adalah jiwa manusia tetap hidup dengan matinya badan 

manusia. Karena jiwa adalah diferensia bukan sekedar forma. Tentu saja, pemikir besar 

sejak jaman dulu, misal Plato dan Aristo sampai Farabi dan Suhrawardi, yakin bahwa jiwa 

tetap abadi setelah kematian badan. Tetapi, argumen Sadra memang paling istimewa. 

Argumen Suhrawardi termasuk yang terbaik. Jiwa tetap eksis setelah kematian badan 

karena sebab eksistensi jiwa adalah Tuhan Sang Cahaya Maha Cahaya. Badan bukanlah 

sebab bagi eksistensi jiwa. Karena Tuhan tetap eksis, maka akibatnya tetap eksis, yaitu 

jiwa manusia tetap eksis. 

Immanuel Kant perlu argumen moral untuk membuktikan keabadian jiwa setelah 

kematian badan. Tuhan Maha Adil. Di dunia ini, kita melihat banyak yang tidak adil. 

Orang-orang yang baik banyak yang hidupnya miskin. Sebaliknya, beberapa orang jahat 

justru hidup pesta pora berfoya-foya. Jika jiwa manusia hancur setelah matinya badan 

maka tidak adil. Jadi harus ditolak ide hancurnya jiwa. Kesimpulannya, jiwa pasti abadi 

setelah badan mati agar dapat memperoleh keadilan yang murni. 



45 
 

Tentu saja, Sadra juga yakin terhadap eksistensi dan Maha Adilnya Tuhan. Tetapi, cukup 

dengan argumen Sadra di atas kita bisa membuktikan keabadian jiwa: (1) gradasi 

eksistensi; (2) gerak substansial; (3) penyempurnaan forma menuju diferensia. 

3.3 Organ-Organ Jiwa 

Jiwa, sebagai diferensia, mengambil alih dominasi badan. Langkah ini menyelesaikan 

banyak problem sulit, termasuk, problem dari filosofi pikiran. 

Sains naturalis menganggap mata adalah organ penglihatan bagi badan. Kita perlu 

merevisinya. Mata adalah organ penglihatan bagi jiwa. Badan adalah media bagi jiwa. 

Demikian juga seluruh organ-organ lain. Semua organ bukanlah organ dari badan. 

Semua organ adalah organ bagi jiwa. 

David Chalmers(1966 – ) mengajukan dua problem bagi filosofi pikiran. (1) Hard 

problem: bagaimana kita bisa mengalami kesadaran sebagai subyek; bagaimana kita 

bisa sadar saya ini adalah saya? (2) Easy problem: bagaimana otak bisa mengolah data-

data yang masuk melalui mata, kemudian, muncul citra atau impresi obyek eksternal; 

bagaimana otak memunculkan citra pohon ketika kita melihat pohon di depan rumah? 

Problem itu sudah berlalu lebih dari 25 tahun. Sampai sekarang, tidak ada solusi yang 

memadai. Tentu saja, tidak akan pernah tercapai solusi yang memadai. Karena filosofi 

pikiran berasumsi bahwa mata adalah organ bagi badan. Mereka perlu mengubah 

asumsi, yaitu, asumsinya menjadi mata adalah organ bagi jiwa. Kita akan membahas 

lebih detil tema visi di bagian bawah: visi eksistensial. 

3.4 Imajinasi adalah Pusat 

Dari seluruh kekuatan jiwa, fakultas imajinasi adalah paling utama. Kita bisa 

menganalisis ini dari naturalisme sains mau pun dari eksistensialisme. 

Sains menunjukkan bahwa cahaya dari obyek eksternal, misal pohon, masuk ke mata, 

diolah sistem syaraf. Kemudian, otak memunculkan imajinasi citra pohon. Jiwa 

memahami citra pohon, dalam imajinasi itu, sebagai ada pohon di alam eksternal. 

Pengenalan obyek suara, atau lainnya, secara prinsip sama saja. Gelombang suara 

masuk ke telinga, lalu, diolah oleh otak. Otak memunculkan citra atau sinyal suara. 



46 
 

Kemudian, jiwa mengenali sinyal imajinasi itu sebagai suara. Jadi, fakultas imajinasi 

adalah paling utama. 

Eksistensialisme juga menempatkan imajinasi sebagai paling utama. Ada subyek yaitu 

jiwa kita. Ada obyek, misal pohon di depan kita. Ada konteks, atau latar, atau situasi, 

yang saling berhubungan. Terjadi individuasi eksistensi di antara mereka. Fakultas 

imajinasi dari subyek menciptakan imajinasi pohon. Kita memahami imajinasi tersebut 

adalah pohon. 

Kant mengusulkan pendekatan sintesa yang juga mengutamakan kekuatan imajinasi. 

Organ reseptor, misal mata, menerima sinyal-sinyal yang bersesuaian dari alam sekitar. 

Berdasar sinyal ini, fakultas imajinasi menciptakan sebuah citra, misal citra pohon. Akal, 

atau jiwa manusia, menerapkan konsep-konsep kepada citra pohon itu dan, akhirnya, 

akal memahami bahwa obyek tersebut adalah sebuah pohon. 

Pendekatan sintesa dari Kant dan eksistensialisme meyakini bahwa kekuatan imajinasi 

adalah transendent(al) terhadap materi. Sementara, sains naturalisme meyakini bahwa 

imajinasi adalah efek dari materi. Bagaimana pun mereka sepakat bahwa fakultas 

imajinasi adalah paling penting. 

Kita bisa melanjutkan analisis bahwa jiwa adalah diferensia dari badan sehingga fakultas 

imajinasi, fakultas jiwa, memiliki mode eksistensi yang lebih tinggi dari materi. 

Konsekuensinya, ketika jiwa terpisah dari badan, kematian badan, maka kekuatan 

imajinasi makin jernih. Imajinasi mampu menciptakan realitas secara kreatif tanpa 

halangan materi. Fakultas imajinasi menjadi kunci penghubung antara mode eksistensi 

material, di alam ini, dengan mode eksistensi yang lebih tinggi yaitu mode psikis dan 

intelektual. 

3.5 Visi Eksistensial 

Kali ini, kita akan mengambil kasus khusus yaitu penglihatan oleh kita atau visi. 

(a) Visi adalah realitas eksistensial yang terindividuasi secara konkret. “Saya melihat 

pohon” adalah realitas nyata. 



47 
 

(b) Visi adalah aktivitas jiwa bukan aktivitas materi. Materi diperlukan hanya sebagai 

kondisi. 

(c) Ketika terjadi visi “Saya melihat pohon” maka, saat itu juga, jiwa menciptakan 

imajinasi “Saya melihat pohon”. 

(d) Ketika “Saya melihat pohon” memang benar saya melihat pohon yang ada di alam 

eksternal. Asumsikan sebagai kasus visi sejati, bukan ilusi atau delusi. Jadi, eksistensi 

konkret. 

(e) Tetapi, jiwa menciptakan dan melihat imajinasi “Saya melihat pohon.” 

(f) Kita berada dalam kompleksitas makrokosmos, makros, “Saya melihat pohon” di alam 

eksternal dan mikrokosmos, mikros, “Saya melihat pohon” di alam internal imajinasi. 

(g) Mikros identik dengan makros. 

Beberapa orang sepakat dan menerima pernyataan (g) mikros identik dengan makros. 

Beberapa orang lainnya, misal Fazlur Rahman, masih penasaran: “Bagaimana hubungan 

mikros dengan makros? Bagaimana hubungan imajinasi dengan realitas?” 

Sadra menjawab, “Hubungan tersebut adalah aksidental.” 

Rahman kecewa dengan jawaban tersebut. Rahman menyebut Sadra sebagai realis 

idealis. Realis karena mengakui alam eksternal sebagai eksistensi obyektif. Sadra dan 

murid-muridnya akan setuju ini. Idealis karena yang diketahui adalah imajinasi, atau 

mikros. Murid-murid Sadra bisa saja keberatan. 

Lalu, jawaban apa yang diharapkan oleh Rahman? Relasi substansial? Relasi esensial? 

Relasi eksistensial? Saya tidak menemukan rekomendasi dari Rahman. 

Solusi Sadra berupa relasi aksidental memberi keuntungan. Karena hanya aksidental 

maka mikros bisa melepaskan makros bila diperlukan. Ketika mikros sudah berkembang 

baik, makros tidak penting lagi. Jiwa bisa hidup di dunia mikros yang sudah 

berkembang itu. Hal ini terjadi ketika jiwa meninggalkan badan dalam peristiwa 



48 
 

kematian badan. Jiwa terus maju bersama mikros dalam mode-psikis dan mode-

intelektual. Jiwa bisa hidup di surga tanpa terbatasi oleh alam materi. 

Rahman, barangkali, bisa mengusulkan solusi berupa relasi eksistensial sebagai mana 

konsep dasein dari Heidegger. Dasein, atau manusia ontologis, selalu peduli sebagai 

being-in-the-world. Manusia tidak bisa hidup hanya dengan dirinya sendiri. Manusia 

selalu berada dalam dunia. Andai manusia bisa lepas dari dunia ini, maka, dia akan 

berada dalam dunia yang lain. Relasi mikros dan makros adalah relasi eksistensial yang 

bersifat niscaya. Apakah Sadra akan setuju? 

Kita akan mempertimbangkan solusi Hegel, dulu, berupa dialektika. 

3.6 Dialektika Futuristik 

Murid-murid Sadra, tampaknya, tidak setuju dengan Hegel. Lantaran Hegel 

menggunakan istilah kontradiksi sebagai landasan ontologi. Sementara, murid-murid 

Sadra lebih mendukung konsep non-kontradiksi sesuai logika Aristo. Andai, kita 

bersedia mendalami dialektika Hegel, maka, akan menemukan banyak ide menarik. 

Tesis berdialektika dengan anti-tesis menghasilkan sintesis. Gambaran dialektika sintesis, 

seperti di atas, sering dikenal umum meski tidak tepat untuk menggambarkan dialektika 

Hegel. Di sini, saya juga akan memodifikasi dialektika Hegel agar lebih tepat 

menggambarkan relasi antara mikros dan makros adalah relasi dialektika. 

(1) Realitas eksistensi adalah “Saya melihat pohon”. Eksistensi ini terindividuasi secara 

konkret lengkap dengan subyek, obyek, dan konteks. Makros. Selanjutnya, manusia 

berpikir. 

(2) Esensi adalah yang paling utama dari realitas eksistensi di atas. Banyak aspek-aspek 

aksidental dari realitas perlu dibersihkan agar tersisa aspek esensial saja. Mikros. Terjadi 

pertentangan, Hegel menyebutnya kontradiksi, antara mikros dan makros. 

(3) Becoming. Dialektika antara mikros yang kembali kepada makros menghasilkan 

sintesis baru yang merangkul mikros dan makros yaitu becoming. Tetapi, becoming ini 

adalah realitas eksistensi pada level yang lebih tinggi. Jadi, becoming adalah eksistensi 

itu sendiri. Proses kembali ke (1) realitas eksistensi. 



49 
 

Jadi relasi antara imajinasi dan realitas, antara esensi dan eksistensi, antara mikros dan 

makros, adalah relasi dialektika. Jika kita memulai dialektika dengan mengutamakan 

realitas eksistensi seperti di atas, maka, relasi dialektika adalah relasi eksistensial. 

Beberapa tulisan Hegel selaras dengan pandangan ini. 

Tetapi, sebagian besar karya Hegel justru menunjukkan dialektika dimulai dari spirit, 

dimulai dari mikros. Spirit menemui anti-spirit, mereka berdialektika menghasilkan 

sintesis becoming yang merupakan spirit-baru. Dialektika berlanjut terus menuju spirit 

absolut. Dalam perspektif ini, spirit adalah esensi. Dengan demikian, kita bisa membaca 

relasi dialektika sebagai relasi esensial – dan relasi eksistensial. 

Mikros adalah identik dengan makros. Relasi esensial, atau pun relasi eksistensial, antara 

mikros dan makros adalah relasi identitas atau relasi transparansi diri sendiri. Sehingga, 

kontradiksi hanya terjadi dari status mikros sebagai esensi dengan makros sebagai 

eksistensi. Di masa lebih awal, Porphyry (234 – 305) mengklaim identitas antara subyek 

akal dan obyek akal. Intellect identik dengan intelligible. Sadra setuju dengan konsep 

identitas ini. 

Selanjutnya, kita akan membahas dasein dari Heidegger yang dengan tegas menyatakan 

relasi mikros dan makros adalah relasi eksistensial. Hanya saja, relasi eksistensial bisa 

dalam mode otentik atau mode tidak otentik. 

Dasein adalah eksistensi yang peduli dengan eksistensi dirinya selalu dalam dunia, 

being-in-the-world, dan dalam rangkulan masa depan, masa lalu, dan masa kini. Dengan 

demikian, manusia ontologis memiliki relasi eksistensial yang sangat kuat dengan dunia 

dan waktu. Kesadaran diri seseorang sebagai subyek, yang berbeda dengan obyek 

eksternal, adalah reduksi yang tidak memadai terhadap dasein, being-in-the-world. 

(a) Realitas adalah being atau eksistensi terindividuasi secara konkret. Tetapi, kita perlu 

bertanya apa makna-realitas? Apa makna-being? Apa makna-konkret? Apa makna-

eksistensi? Apa makna-ada? 

(b) Kita perlu memilih kajian awal terhadap realitas eksistensi. Eksistensi mana yang bisa 

menjadi awal kajian? Kita memilih dasein yaitu eksistensi yang bertanya tentang makna-

eksistensi. Dan spesies manusia adalah eksistensi yang bisa bertanya tentang eksistensi. 

Jadi, manusia adalah dasein. Awal kajian kita adalah dasein sebagai manusia ontologis. 



50 
 

(c) Dasein sudah ada dalam dunia, being-in-the-world. Dasein, termasuk diri kita, tidak 

bisa membuktikan eksistensi dunia. Karena dunia sudah selalu mendahului bukti yang 

kita ajukan. Atau, setiap bukti justru membutuhkan eksistensi dunia. Tugas kita adalah 

memaknai dunia dan memaknai semua yang ada. 

(d) Dasein memandang dunia sebagai (1) ready-at-hand yang bermakna bagi dasein. 

Kemudian, dasein memikirkan dunia sebagai (2) present-at-hand sebagai konsep umum. 

“Saya melihat pohon” adalah eksistensi konkret yang menghasilkan buah-buahan bagi 

saya. Dalam kasus ini, pohon adalah (1) ready-at-hand. Kemudian saya berpikir pohon 

adalah sejenis tumbuh-tumbuhan yang beda dengan binatang. Konsep pohon sebagai 

tumbuhan adalah (2) present-at-hand. 

(e) Dasein memiliki relasi eksistensial dengan (1) ready-at-hand. Sementara, dengan (2) 

present-at-hand dasein terhubung secara aksidental. 

(f) Dasein memaknai dunia berdasar horison waktu – masa depan, masa lalu, dan masa 

kini. Masa kini memaparkan suatu eksistensi dan menyembunyikan eksistensi lain – 

masa depan dan masa lalu. Bagaimana pun semua eksistensi memang eksis baik 

eksistensi masa kini, masa depan, mau pun masa lalu. Untuk menekankan nilai penting 

masa depan, saya menyebut dasein berorientasi futuristik. 

(g) Mikros adalah dasein dan makros adalah dunia. Mikros terhubung dengan makros 

secara eksistensial bila makros adalah ready-at-hand; (1) mode otentik . Tetapi, hanya 

terhubung aksidental jika makros adalah present-at-hand; (2) mode tidak otentik. 

Kesimpulan kita: relasi antara imajinasi yang identik dengan realitas adalah relasi 

eksistensial. Relasi antara mikros yang identik dengan makros adalah relasi eksistensial. 

Relasi antara esensi wujud mental yang identik dengan eksistensi konkret adalah relasi 

eksistensial. Hanya saja, manusia bisa memilih relasi aksidental terhadap dunia. Mereka 

terfokus, tergoda, kepada realitas-realitas aksidental. Kita akan membahas tema ini lebih 

detil pada “Bagian 3: Masa Depan Jiwa.” 

Kita perlu mencatat perbedaan antara (1) dunia dan (2) lingkungan. Dunia melibatkan 

peran manusia meliputi alam dan budaya. Sedangkan lingkungan adalah alam secara 

alamiah. Kucing tidak eksis dalam dunia tetapi eksis dalam lingkungan. Hanya manusia 

yang hidup dalam dunia, dalam arti, sepenuhnya. Manusia menciptakan bahasa, 



51 
 

matematika, seni, hukum, teknologi, politik, dan budaya secara luas, kemudian, manusia 

hidup di dalamnya, bersamanya. 

3.7 Lingkaran Status Jiwa 

Umumnya, kita memahami, jiwa manusia hadir di dunia ketika badan janin sudah siap 

secara sempurna. 

(1) Mode eksistensi material. Jiwa manusia hadir di dunia material seperti kita saat ini. 

Jiwa memanfaatkan kekuatan badan untuk berhubungan dengan dunia material 

eksternal. Jiwa merasakan berbagai kekurangan, lapar, lemah, bodoh, derita, dan lain-

lain, kemudian berjuang untuk meraih kesempurnaan. 

(2) Mode eksistensi psikis. Mode psikis merupakan eksistensi yang lebih tinggi dari 

eksistensi material. Pengetahuan dan imajinasi berada dalam mode psikis. Tetapi, karena 

kita masih berada di alam material maka alam material adalah penghalang dan, 

sekaligus, sarana untuk kesempurnaan mode psikis. Suatu saat nanti, ketika jiwa sudah 

terbebas dari ikatan material maka mode psikis menjadi terang-benderang. 

(3) Mode eksistensi intelektual. Jiwa meraih kesempurnaan tertinggi dalam mode 

intelektual. 

Menariknya, Sadra meyakini bahwa jiwa manusia sebelum berada di mode (1) material, 

jiwa sudah pernah berada di mode (2) psikis dan mode (3) intelektual. Sadra 

mendasarkan argumen dengan membuat interpretasi terhadap Plato dan ajaran agama. 

Dengan demikian, status mode jiwa manusia bersifat melingkar. (a) Pre-eksistensi, yang 

berada, dalam mode psikis dan intelektual. (b) Kemudian, lahir ke dunia, gerak masuk ke 

mode eksistensi material. (c) Dan akhirnya, meninggal dunia, kembali ke mode eksistensi 

psikis dan intelektual. Kalijaga mengajarkan konsep “Sangkan Paraning Dumadi.” Kita 

berasal dari Tuhan dan sedang menempuh perjalanan menuju Tuhan. 

Lanjut ke: Bagian 3: Masa Depan Jiwa 

Kembali ke: Kapital Jiwa 

 

 

 

 

https://pamanapiq.com/2023/06/26/masa-depan-jiwa/
https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/


52 
 

Bagian 3: Masa Depan Jiwa 

Kapital Jiwa: Mutiara Kehidupan dari Filsafat Mulla Sadra 

Masa depan jiwa. Bayi, anak-anak, remaja, lalu tua. Kemudian apa? Kita perlu mengkaji 

masa tua dan nasib jiwa setelah tidak berada di dunia. Kita perlu membahas masa 

depan jiwa. 

1. Pendahuluan 

 

2. Problema Waktu 

 

3. Wacana Masa Depan Jiwa 

Wacana 3.1: Keragaman Dunia 

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna 

Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi 

Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan 

Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka 

 

4 Wacana Analisa 

4.1 Modus Dunia 

4.2 Ragam Definisi 

4.3 Makna Kematian 

4.4 Disrupsi 

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka 

4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik 

4.7 Tanda Tanya 

 

1. Pendahuluan 

Tentu saja, kita peduli akan nasib masa depan jiwa kita. Apa yang akan terjadi esok hari 

pada diri ini? Bagaimana nasib diri setelah mati? 

Tidak ada orang yang pernah mati lalu hidup lagi untuk menceritakan pengalaman 

setelah dia mati. Andai ada orang yang seperti itu, kita dan semua orang berhak untuk 

tidak percaya cerita dari dia. Memang rumitkan? Sementara, pengalaman orang yang 



53 
 

pernah mati suri atau pernah dekat mati juga beragam. Kadang saling bertentangan. 

Ada yang melihat cahaya begitu membahagiakan. Orang memaknai pengalaman seperti 

itu sebagai pengalaman spiritual. Ada juga yang mengalami gelap saja. Hilang saja. 

Tidak ada apa-apa. Istirahat dengan tenang saja. Bahkan, untuk satu pengalaman yang 

sama tentang kematian, masing-masing orang bisa memberi makna berbeda-beda. 

Di bagian 3 ini, kita akan membahas tema masa depan, termasuk eksistensi setelah mati, 

dengan hati-hati. 

2. Problema Waktu 

Waktu begitu jelas mengalir setiap saat. Tetapi, apa itu waktu sebenarnya? Tidak mudah 

menjawabnya. Kita bisa melihat gerak jarum jam menunjukkan waktu 1 detik. Kita bisa 

melihat matahari terbit dan besok terbit lagi menunjukkan waktu 1 hari. Kita bisa 

melihat bulan purnama lagi menunjukkan waktu 1 bulan. Bagaimana pun, waktu masih 

tersembunyi dari peristiwa-peristiwa yang menunjukkan waktu. 

Ada waktu yang kita anggap jelas yaitu masa kini. Sementara, masa lalu dan masa depan 

tampak hanya samar-samar. Waktu membentang dari masa depan, masa lalu, dan masa 

kini. Kita akan membahas problema waktu di bagian “Wacana Analisa.” 

3. Wacana Masa Depan Jiwa 

Kita membahas tema masa depan jiwa dalam lima wacana. 

Wacana 3.1: Keragaman Dunia 

 

Dunia memang beragam, bahkan, banyak ragam. Tetapi, rumah eksistensi hanya satu. 

Anda tetap bisa mengenali Ibu Anda adalah satu orang yang sama. Meski ibu berganti-

ganti seribu baju. Meski ibu membacakan puluhan buku. Meski ibu mengolah ratusan 

bumbu. Dia adalah satu orang yang sama: Ibu Anda. Eksistensi Ibu Anda adalah satu itu. 

Rumah eksistensi ibu hanya satu yaitu Ibu Anda yang nyata sebagai seorang individu. 

(319) The worlds and instantiations (nashaʾāt) are many, but the house of existence (dār 

al-wujūd) is one because although the worlds are many, they are enclosed by each other 

and all of them are subsumed into three instantiations: [ (1) material, (2) intermediate, 

(3) intellectual. ] 



54 
 

(319) Dunia dan model-modelnya adalah banyak, tetapi rumah eksistensi adalah satu 

karena meski dunia beragam, mereka saling membungkus diri dan masuk dalam tiga 

model: [ (1) dunia material, (2) dunia tengah, (3) dunia intelektual]. 

Kita bisa mengelompokkan keragaman dunia menjadi hanya tiga model atau tiga 

tingkat: (1) dunia material, (2) dunia tengah atau dunia imajinasi, (3) dunia intelektual. 

(319) 

[1.] The lowest is this material world which transforms and decays and has places and 

conditions. This world is the world of contradiction and competition, and it must 

disappear and come to an end. The same is true of everything that exists in it or has a 

connection with it; namely, it is followed by disappearance, disintegration, and an end. 

[2.] The intermediate world is the world of extended forms (ʿālam al-ṣuwar al-

miqdāriyya) that are separated from matter, [but] they are receptive of contraries and 

they are the carriers of possibilities and potentialities. 

[3.] The highest of these worlds is the world of the intellectual forms (ṣuwar ʿaqliyya) and 

the divine forms (muthul ilāhiyya) 

(319) 

[1] Yang terendah adalah dunia material ini yang [1] berubah dan rusak dan [2] perlu 

tempat dan syarat. Dunia ini adalah dunia kontradiksi dan kompetisi dan pasti lenyap 

dan sampai ke ujung akhir. Hal yang sama juga terjadi pada yang eksis di dalamnya atau 

yang berhubungan dengannya, yaitu, ikut lenyap, runtuh, dan berakhir. 

[2] Yang tengah adalah dunia forma extended yang terlepas dari materi, [tetapi] mereka 

reseptif terhadap kontradiksi dan mereka adalah pembawa posibilitas dan potensialitas. 

[3] Yang tertinggi dari dunia-dunia ini adalah dunia forma intelektual dan forma ilahiah. 

Dunia tengah memiliki peran penting: membawa posibilitas dan potensialitas. 

(320) The first world is this material world which has neither stability nor endurance 

(baqāʾ). The last two worlds are both enduring and have neither disappearance nor an 

end. One of them is divided into (two realms): (The first is) the paradise of the blissful 

people who are the righteous, and (the second is) the hell of the damned who are the 

“companions of the left hand.” (Q 56: 9). The other world is the holy world, which is the 



55 
 

paradise of those who are the foremost in faith and the proximate to God, and it is the 

goal of the archetypal angels. 

(320) Dunia yang pertama adalah dunia material yang tidak stabil tidak pula abadi. Dua 

dunia lainnya adalah abadi dan [1] tidak musnah dan [2] tidak berakhir. Satu dari mereka 

terbagi menjadi (dua): [1] surga bagi orang-orang yang bahagia yaitu mereka yang 

benar, dan [2] neraka terkutuk bagi mereka “golongan kiri.” (Q 56: 9). Dunia yang lain 

adalah [3] dunia suci, surga bagi mereka yang kuat iman dan dekat dengan Tuhan, dan 

ini adalah tujuan para malaikat tertinggi. 

Dunia tertinggi adalah bagi mereka yang paling teguh iman dan dekat dengan Tuhan. 

Wacana 3.2: Mati adalah Sempurna 

 

Pada waktunya, kita pasti mati. Apa yang Anda siapkan ketika mati? Bagaimana nasib 

Anda setelah mati? Tetapi, apa sejatinya mati? 

 

(321) It must be known that the meaning of the necessity of death and its being a 

natural (event) is not as the materialists and the physicians have asserted; that is, since 

the bodily powers are limited in their actions and reactions, annihilation must take place. 

For it is possible that a bodily power continues performing unlimited activities through 

renewal of the Divine assistance. This answer is applied too for other proofs that are 

based on the necessity of depletion of the (bodily) power and its expiration. Rather, the 

cause of death is the soul’s gradual perfection and its (becoming) independent in 

existence. 

(321) Harus dipahami bahwa makna niscaya kematian dan kejadian alaminya bukanlah 

seperti yang dinyatakan oleh materialis atau fisikawan; yaitu, [menurut mereka] karena 

kemampuan badan terbatas dalam aksi dan reaksi, maka, pasti akan terjadi kemusnahan 

[kematian]. Karena mungkin saja badan tetap memiliki kemampuan aksi tak terbatas 

yang senantiasa diperbarui dengan bantuan Yang Maha Kuasa. Jawaban ini juga bisa 

diterapkan sebagai bukti tambahan [terhadap argumen] yang didasarkan pada 

keniscayaan pelemahan dan usangnya kemampuan badan. Yang lebih benar, penyebab 

kematian adalah [1] proses penyempurnaan jiwa secara gradual [2] dan (menjadi) 

eksistensi yang mandiri [dari badan]. 

Mati adalah proses penyempurnaan jiwa. Ketika jiwa makin maju lebih sempurna maka 

jiwa lebih bebas, lebih terbebas, dari ikatan dunia materi. Sampai suatu saat, jiwa benar-

benar tidak memerlukan materi, atau materi tidak lagi memadai bagi jiwa, maka jiwa 



56 
 

meninggalkan materi atau badan. Peristiwa itulah disebut sebagai kematian. Setelah itu, 

jiwa melanjutkan perjalanan yang masih panjang. 

(321) The soul through its (substantial) motion and its natural endeavor moves toward 

another world, and when it gradually becomes stronger and its existence becomes 

another mode of existence, its connection with this (physical) body is severed and is 

replaced by another body that is acquired in accordance with its moral conduct and its 

psychic state. Thus, what first essentially occurs to it is a second life that accidentally 

causes the disappearance of the first (material) life. Thus, death occurs accidentally, not 

essentially; otherwise, it has no point since it entails that nothingness is something 

natural, whereas [in fact], everything is moving toward perfection and is travelling 

toward the active principle. But those who end their journey at the ultimate goal are but 

a few individuals and they are only from among human species; not from other species 

(i.e., plants and animals). If it is supposed that some other species arrived through its 

laborious and continuous movement at the Divine Realm (al-ḥaḍra al-ilāhiyya), then it 

must necessarily arrive first at the gate of humanity and then from it (move) toward the 

Holy Realm (al-ḥaḍra al-qudsiyya). This is because the reality of the human being is 

God’s gate through which He is approached. 

(321) Melalui gerak (substansial) dan kecenderungan alamiah, jiwa menuju ke dunia 

yang lain, dan ketika bertahap makin kuat dan mode eksistensinya berganti dengan 

yang lain, ikatannya dengan badan (fisikal) ini terputus dan digantikan dengan badan 

lain yang bersesuaian dengan kondisi moral dan psikisnya. Jadi, kejadian [1] paling 

esensial adalah pada kehidupan kedua yang menjadi sebab [2] kerusakan material, 

secara aksidental, terhadap kehidupan pertama. Sehingga, kematian terjadi secara 

aksidental, bukan esensial; bila tidak demikian, berkonsekuensi bahwa ketiadaan 

menjadi sesuatu yang alamiah, padahal [faktanya], segala sesuatu menuju 

penyempurnaan dan bergerak maju sesuai prinsip aktif. Tetapi hanya sedikit, mereka 

yang berhasil meraih tujuan tertinggi, dan mereka hanya dari spesies manusia; bukan 

dari spesies lain (tumbuhan atau binatang). Jika diasumsikan spesies lain bisa meraih 

melalui kerja keras dan gerak terus menerus di Hadirat Ilahi, maka mereka harus 

mencapai tingkat kemanusiaan dulu kemudian menuju Hadirat Suci. Karena manusia 

adalah gerbang Tuhan, yang melaluinya, Dia mendekat. 

Hanya manusia yang mampu meraih tujuan tertinggi. Itu pun, hanya sedikit manusia 

yang berhasil. 

(322) Generally speaking, since a human being, from the start of its origination and 

becoming, is in (a states of) existential renewal, substantial intensity, and innate 



57 
 

orientation toward the hereafter, and then toward the Holy Realm, it is necessary that it, 

through the essential transformation and substantial intensity, arrive at a degree of 

existence in which it detaches itself from the worldly natural body and becomes free and 

sufficient by itself with no need for that [body] to occupy all or part of its faculties. Thus, 

the individual’s existence is transformed into the hereafter existence (wujūd ukhrawī) 

since the relation of this life to the hereafter is the [same as] the relation of deficiency to 

perfection, and the relation of a child to an adult. A human being as long as it is a 

material being is like a child who needs, due to the weakness of its existence and the 

deficiency of its substance, a cradle which is the body, and to a place which is temporal 

world (dunyā), and to a carrier (dābba) which is time. When it reached its substantial 

limit and arrived at its utmost formal hereafter intensity, it departs this house to the 

house of stability. 

(322) Secara umum, karena manusia, sejak awal dan penciptaannya, adalah dalam 

(keadaan) [1] pembaharuan ekistensial, [2] intensifikasi substansial, [3] kecenderungan 

bawaan menuju akhirat, [4] dan menuju Hadirat Suci, niscaya, melalui [1] transformasi 

esensial dan [2] intensifikasi substansial, akan tiba ke derajat eksistensi yang [1] terlepas 

dari materi dan bebas dan [2] mandiri dari [badan] untuk mencakup semua dan bagian 

dari fakultas-fakultas. Jadi, eksistensi individual bertansformasi menjadi eksistensi 

akhirat karena relasi hidup ini dengan kehidupan akhirat adalah mirip relasi antara 

kekurangan dengan kesempurnaan atau relasi antara anak-anak dengan dewasa. 

Seorang manusia selama dalam dunia material mirip dengan seorang anak yang 

bergantung pada, karena lemahnya eksistensi dan kekurangan substansial, sebuah [1] 

sandaran badan, [2] pemberi tempat dunia temporal, [3] pembawa waktu. Ketika dia 

mencapai batas substansial dan tiba pada puncak intensitas formal hari nanti, maka dia 

meninggalkan rumah ini menuju rumah stabilitas. 

Kapasitas dunia material terbatas untuk menampung kemajuan eksistensi manusia. 

Manusia perlu kapasitas yang lebih luas yaitu akhirat sebagai rumah stabilitas. 

(322) This degree of substantiality, actuality, and independence is common to the 

believer and nonbeliever, to the monotheist and polytheist, the one who denies God’s 

attributes, and many animals that have the faculty of imagination in actuality. There is 

no contradiction between the existential perfection and substantial independency and 

the misery and punishment in hell fire, the painful chastisement, the eating from the tree 

of “zaqqūm” (Q37: 62; 44:43; 56: 52), and drinking the boiling water (Q6: 70; 10:4; 38: 

57). Rather, it confirms it because the strength of existence and its intensification and 

departing from material bodies certainly cause intensification of perceiving the agony 

and the suffering from the psychological diseases that had been forgotten due to the 

numbness of nature and the veil on the insight (baṣīra). When the veil is lifted, 



58 
 

chastisement arrives. And “in the morning the travelers would appreciate their night 

journey”. 

(322) Derajat [1] susbtansialitas, [2] aktualitas, dan [3] kemandirian ini adalah wajar bagi 

orang beriman atau tidak beriman, monotheis atau politheis, penolak sifat-sifat Tuhan, 

dan beragam binatang yang memiliki fakultas imajinasi dalam aktualitas. Tidak ada 

kontradiksi antara [1] penyempurnaan eksistensi dan kemandirian substansi dengan [2] 

derita dan hukuman di neraka, pedih tiada tara, makan dari pohon “zaqqum” (Q37: 62; 

44:43; 56: 52), dan minum dari air yang mendidih (Q6: 70; 10:4; 38: 57). Lebih tepatnya, 

hal ini menguatkan bahwa karena [1] kekuatan eksistensi, dan [2] intensifikasinya, dan 

[3] pembebasan dari badan materi niscaya menyebabkan intensifikasi kepekaan 

terhadap sakit dan derita dari penyakit psikologis yang selama ini mereka lupakan 

akibat dari [1] bebal alami dan [2] terhalangnya pandangan. Ketika penghalang 

disingkirkan, hukuman datang. Dan “di pagi hari, para pelancong akan mengapresiasi 

perjalanan malam mereka.” 

Penyempurnaan eksistensi bisa saja berupa siksa pedih bagi seseorang. Tidak ada 

kontradiksi di sini. Hanya terjadi, terbukanya realitas sebenarnya. Selama di dunia materi, 

seseorang bisa terjebak dalam ilusi atau delusi. 

(322) The ancient philosophers mentioned that the definition of human being is: “the 

substance that senses, speaks, and dies.” They have regarded death as the part that 

completes the definition of human being. The meaning of death here is not 

nothingness; rather, its meaning is part of the returning motion toward the final goal—I 

mean, the transference from this life to the hereafter. Thus, in this sense death is a 

natural event that necessitates the annihilation of the material body. This is because 

every mover, unless it passes all the supposed limits that exist between the beginning 

and the end of the road, cannot reach the end and the ultimate goal. The human being, 

unless he departs from this life and passes all the natural limits, and then the psychic 

limits, will not reach the vicinity of God, and he will not deserve the station of servitude. 

Death is the first station of the hereafter and the last degree of the material life. Death is 

like an isthmus (barzakh) between two poles and a barrier between two houses: the 

house of the material life and the house of the hereafter. Perhaps a human being after 

departing this life will become prisoned in one of the intermediary worlds for a long or 

short time. He might ascend quickly through the light of knowledge, the power of pious 

deeds, the divine attraction, or intercession of the intercessors. The last who will 

intercedes is the most merciful, as it is narrated in the tradition. 

(322) Pemikir kuno menyebutkan definisi manusia adalah: “substansi yang mengindera, 

berbicara, dan mati.” Mereka memasukkan kematian sebagai bagian lengkap dari 



59 
 

manusia. Makna kematian di sini bukanlah kemusnahan; tetapi, adalah bagian dari gerak 

kembali menuju tujuan akhir; maksudnya, perpindahan dari hidup di sini menjadi hidup 

di hari nanti. Jadi, dengan makna ini, kematian adalah kejadian alami yang pasti untuk 

melepaskan ikatan badan material. Hal ini karena setiap pejalan, kecuali melampaui 

batas yang ada antara awal dan akhir jalan, tidak akan mencapai ujung dan tujuan 

akhirnya. Manusia, kecuali [1] melepaskan ikatan hidup ini dan melampaui batasan 

alami, dan [2] kemudian melampaui batasan psikis, tidak akan meraih kedekatan dengan 

Tuhan, dan tidak layak berada pada posisi pengabdian. Kematian adalah tahap pertama 

kehidupan nanti dan derajat akhir kehidupan alam materi ini. Kematian adalah mirip 

itsmus (barzakh) antara dua kutub dan jembatan antara dua rumah: rumah kehidupan 

material dan rumah akhirat. Bisa jadi, manusia setelah lepas dari hidup ini tertahan di 

dunia tengah dalam [1] waktu yang lama atau [2] singkat saja. Dia naik dengan cepat 

melalui [1] ilmu pengetahuan, [2] kekuatan amal, [3] keterpikatan ruhaniah, atau [4] 

tingkatan demi tingkatan. Dia yang sampai tingkatan terakhir adalah paling penuh 

pesona, sebagaimana dikisahkan dalam riwayat. 

Kematian adalah bagian alami dari setiap manusia. Mati bukan berarti musnah. Mati 

adalah melanjutkan perjalanan ke kehidupan baru. 

(323) These are principles and laws which we have explained and discussed detail and 

that we have firmly established by luminous demonstrations and by conclusive 

evidences in our books, especially in “The Four Journeys.” A person who deeply 

contemplates them and has a pure nature devoid of deviation from that which is right, 

rejecting envy, stubbornness, and obstinacy, will have no doubt concerning the issue of 

the Return and the belief that this body itself will be resurrected in the hereafter in the 

form of the bodies. 

(323) Prinsip-prinsip dan hukum-hukum ini sudah kami jelaskan dan kami bahas detail 

dan kami buktikan dengan jelas dan meyakinkan dalam buku kami, khususnya “Asfar” 

[atau “Empat Perjalanan.”] Seseorang yang merenunginya secara mendalam dan bersih 

dari penyimpangan kebenaran dan menolak [1] iri dengki, [2] keras kepala, dan [3] 

dungu akan mengkaji, tanpa ragu, tema “Kembali” dan keyakinan bahwa badan ini akan 

dibangkitkan kembali di hari akhir dalam forma badan-badan. 

Kita bisa merujuk ke buku “Asfar” untuk memperoleh argumen dan bukti yang lebih 

lengkap dan meyakinkan mengenai tema “Kembali” ini. 

(323) This topic (The Return) is the best of knowledge in rank and the greatest in quality 

and its path is the most subtle. I have spent many years of my life in exercising 



60 
 

meticulous thought and deep insight, abandoning the company of people, occupying 

myself with the invocation of God, thinking deeply about His book, and contemplating 

many prophetic traditions that reached us through the household of the prophet—

peace be upon him who declares those traditions and upon his household—until the 

issue becomes clear, the truth arrives, and the decree of God and His light and proof 

became clear without relying on a teacher’s instruction or reading a book. This is 

because I have not seen on earth any person who has a (worthy) idea about the science 

of the Return (ʿilm al-maʿād), nor did I find a book in which there is a demonstrative 

explanation and a conclusive opinion and belief concerning the resurrection of the 

bodies and corpses. I also did not find in the heritage of the famous philosophers or in 

the books of ancient philosophers an opinion about this issue that cures the sick and 

quenches the one who is thirsty. Nor did I find in the fabrications of the modern 

philosophers and the theologians (anything) except conjectures and guesses, or just 

imitations of others, narrating the traditions, and relying on the sensible. Since belief is a 

light that God throws in the heart of the believer, it cannot be acquired by senses, and 

cannot be obtained from narration, from writing, from hearing, or from testimony. “This 

is the grace of God which He grants to whomever He wills, and God is the possessor of a 

great grace.” (Q57: 21) 

(323) Topik ini (Kembali) adalah [1] pengetahuan dengan derajat terbaik dan [2] kualitas 

terhebat dan [3] paling lembut jalurnya. Saya [Sadra] telah menghabiskan waktu 

bertahun-tahun [1] mengkaji beragam pemikiran dan wawasan mendalam, [2] 

memisahkan diri dari keramaian orang, [3] memenuhi diri dengan perintah Tuhan, [4] 

mendalami kitab suci-Nya, [5] merenungi banyak hadis Nabi dan mendekatinya melalui 

keluarga Nabi – salam untuk beliau dan yang meriwayatkan dan atas keluarga beliau – 

sampai [a] semua masalah menjadi jelas, [b] kebenaran datang, [c] dan kuasa Tuhan dan 

cahaya-Nya dan bukti menjadi jelas tanpa bersandar pada [1] arahan guru atau [2] 

membaca buku. Hal ini disebabkan oleh karena [1] saya tidak menemukan seorang pun 

di muka bumi ini yang memiliki ide (memadai) tentang ilmu Kembali, atau tidak pula [2] 

saya menemukan buku yang di dalamnya menjelaskan dan berisi bukti yang jelas dan 

kesimpulan meyakinkan berkenaan kebangkitan kembali badan dan orang mati. [3] Saya 

tidak pula menemukan warisan dari filsuf ternama atau [4] buku dari filsuf kuno suatu 

opini tentang isu ini yang aman dari kelemahan dan memuaskan orang yang dahaga. [5] 

Tidak pula saya menemukan dalam karya filsuf modern dan teolog kecuali perkiraan dan 

dugaan, atau imitasi dari yang lain, narasi dari tradisi, atau sekedar bersandar 

pengamatan. Karena iman adalah cahaya yang Tuhan limpahkan ke hati orang yang 

beriman, iman tidak bisa diperoleh dari indera, tidak bisa dari cerita, dari tulisan, dari 

pendengaran, dari testimoni. “Itulah karunia Allah, yang diberikan kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Dan Allah pemilik karunia yang agung.” (Q57: 21) 



61 
 

Tema Kembali, atau Hari Kembali, adalah pembahasan teramat penting dan paling 

lembut. Kita membutuhkan komitmen intelektual dan komitmen moral yang tinggi. 

(323) The essay was completed by the hand of one who is in need of the mercy of the 

Eternal God, Muhammad b. Ibrāhīm who is known as “Ṣadr al-Shīrāzī,” may God gives 

them their book in their right hands. I wrote this in a state of praising God, venerating 

His greatness, and glorifying Him, and offering my prayer to His prophet and his family, 

asking forgiveness for my sins and wrong doings. 

(323) Karya ini diselesaikan oleh tangan seseorang yang membutuhkan karunia Tuhan 

Maha Abadi, Muhammad bin Ibrahim yang dikenal sebagai “Sadra al Shirazi,” semoga 

Tuhan menganugerahi buku mereka pada tangan kanan. Saya menulis ini dalam 

suasana memuji Tuhan, mengagungkan kebesaran Nya, dan memuja Nya, dan 

menyampaikan salamku kepada Nabi Nya dan keluarganya, memohon ampunan atas 

dosa dan kesalahanku. 

Seluruh wacana, dari Wacana 1.1 sampai Wacana 3.2, bersumber dari karya Sadra 

berjudul “Zaad Musafir” atau “Bekal Pengembara.” Wacana berikutnya tetap bersumber 

dari karya Sadra tetapi dari buku yang berbeda. 

Wacana 3.3: Kreativitas Tersembunyi 

Kita mengalami hidup di dunia ini secara langsung. Kita bukan hidup melalui 

representasi, bukan melalui pencitraan, dan bukan melalui aksi interpretasi. Kita benar-

benar hidup secara langsung: kita benar-benar bahagia, kita benar-benar berduka, kita 

benar-benar minum air segar, kita benar-benar luka tertusuk duri, kita benar-benar 

terpesona oleh cinta. 

Pengalaman hidup nyata di alam eksternal itu, di saat yang sama, semua tersembunyi 

berada dalam eksistensi diri kita sendiri. Semua yang eksis di alam eksternal itu juga 

eksis dalam wujud kita sendiri. Semua kebaikan Anda kepada tetangga adalah kebaikan 

kepada diri sendiri. Semua bakti Anda kepada negara adalah bakti kepada diri sendiri. 

Orang yang jahat mencuri dan korupsi adalah merusak diri mereka sendiri. Semua amal 

kebaikan Anda adalah, juga, kebaikan kepada eksistensi diri sendiri. 

(323) All that man actually conceives or perceives—whether through intellection or 

sensation, and whether in this world or in the hereafter—are not things separate from 



62 
 

his reality and different from his being. Rather, that which he perceives exists in his 

being, not in something else. 

(323) Semua yang orang pahami dan persepsi – apakah melalui intelek atau indera, dan 

apakah di dunia ini atau dunia nanti – bukanlah sesuatu yang [1] terpisah dari realitas 

dirinya dan [2] berbeda dari wujud dirinya. Yang lebih benar, apa yang dia persepsi eksis 

di dalam wujud dirinya, bukan dalam sesuatu yang lain. 

Bahkan, semua rahasia kehidupan setelah mati juga ada dalam diri kita sendiri. Dengan 

demikian, diri kita menyimpan seluruh khazanah semesta. Kita memiliki bekal kreativitas 

tanpa batas. Atau, kreativitas selalu mampu menerobos setiap batas. Tugas kita adalah 

mengungkapkan kreativitas menjadi karya-karya penuh kualitas. 

Wacana 3.4: Karakter adalah Masa Depan 

 

Kita memiliki masa depan. Manusia memiliki masa depan. Atau, manusia adalah milik 

masa depan. Masa depan seperti apa yang menjadi cita-cita? 

(324) The conceptions, habits, and firmly rooted psychological dispositions cause 

external effects. This happens quite frequently, as in the blushing of an embarrassed 

person, the pallor of someone who is frightened, and the excitement of the sexual organ 

simply by the conception of intercourse, or nocturnal emissions during sleep. 

(324) [1] Pemahaman, [2] kebiasaan, dan [3] watak psikologis yang mengakar kuat 

memiliki efek nyata di dunia eksternal. Hal ini sering terjadi, misal wajah memerah pada 

orang yang malu, pucatnya orang yang ketakutan, organ seksual yang bergairah hanya 

karena membayangkan hubungan, atau ejakulasi ketika tidur. 

Tabur benih, tuai padi. Tabur ilmu, tuai amal. Tabur amal, tuai kebiasaan. Tabur 

kebiasaan, tuai karakter. Tabur karakter, tuai takdir masa depan. 

Ilmu dan amal ada dalam genggaman kita. Konsekuensinya, takdir masa depan juga ada 

bersama diri kita. 

Wacana 3.5: Masa Depan Terbuka 

Jiwa kita memang satu sebagai individu. Tetapi, mode-eksistensi kita terbentang luas. 

Kita bisa menjelajah dari ujung timur sampai ujung barat. Kita bisa menelusuri waktu 

dari masa depan, masa lalu, dan masa kini. Eksistensi alam raya terbuka luas. 



63 
 

(325) The individual unity of everything, which is its own existence, is not according to 

one manner and of one degree. It is like existence which is not of one mode. The 

individual unity of that which is extended in space and whose parts are connected (i.e., 

material bodies) is its own extension and connection. And (the individual unity) of things 

that are extended in time and move in existence is its own renewal and termination. 

(325) Kesatuan individual segala sesuatu, yang merupakan milik eksistensi, bukanlah 

milik satu keadaan atau satu tingkat tertentu. Demikian halnya, eksistensi bukan hanya 

memiliki satu mode. Kesatuan individual yang [1] membentang dalam ruang dan 

bagian-bagiannya terhubung (yaitu badan materi) adalah milik [individual] bentangan 

dan hubungannya sendiri. Dan (kesatuan individual) sesuatu yang [2] membentang 

dalam waktu dan bergerak dalam eksistensi adalah milik [individual] pembaharuan dan 

perhentiannya sendiri. 

Bentangan alam raya, bentangan masa, adalah bentangan eksistensi jiwa kita. Masa 

depan alam raya terbuka untuk setiap jiwa yang bersedia bersikap terbuka. 

(325) In number, is its own actual multiplicity, and of natural bodies is its own being 

potentially multiple. But the unity of the immaterial substances is different from that of 

the material substances. This is because it is impossible for a single material body to 

become a subject of contradicting attributes such as blackness and whiteness … this is 

because of its deficient existence … which cannot contain contradicting things. This is 

indicated by the fact that the location of the organ of vision in the human body is 

separated from that of hearing, and the location of smelling is separated from that of 

tasting. But the human soul, although it is one, contains the forms of blackness and 

whiteness and other contradictory things … what explains this matter and clarifies it is 

the fact that what perceives by all senses, imagination, and intellection and that which 

executes all natural, animalistic, and human activities is his managing soul. It is capable 

of descending to the degree of the senses and material faculty, and at the same time it 

is capable of ascending to the active intellect and what is beyond it. This is because its 

existence is more comprehensive. 

(325) Dalam [1] bilangan, memiliki keragaman aktualnya sendiri, dan dalam [2] badan 

alamiah adalah memiliki keragaman potensialnya sendiri. Tetapi kesatuan substansi 

immaterial berbeda dari substansi material. Hal ini karena tidak mungkin dalam satu 

badan material menampung sifat yang berkontradiksi misal hitam dan putih… karena 

kelemahan eksistensinya… yang tidak mampu menampung sesuatu yang kontradiksi. 

Hal ini ditunjukkan oleh fakta bahwa [1] lokasi organ penglihatan pada badan manusia 

terpisah dari organ pendengaran, [2] lokasi organ penciuman terpisah dengan 

pengecap rasa. Tetapi jiwa manusia, meski hanya satu, bisa menampung [1] forma putih 



64 
 

dan hitam dan [2] sesuatu lain yang kontradiksi… yang menjelaskan masalah ini dan 

menerangkannya fakta bahwa yang mem-persepsi semua [1] indera, [2] imajinasi, [3] 

inteleksi dan yang menjalankan semua [1] alami, [2] hewani, [3] manusiawi adalah 

managing-soul (jiwa-pengaturnya). [Jiwa] ini mampu [1] turun ke derajat indera dan 

fakultas material, dan di saat yang sama, [2] mampu naik ke derajat Akal Aktif dan [3] 

yang melampauinya. Hal ini karena eksistensinya lebih komprehensif [sempurna]. 

4. Wacana Analisa 

Makin jauh kita melakukan analisa maka makin banyak tanda tanya. Memang 

demikianlah manusia. Kita sejak masa kanak-kanak suka mengajukan pertanyaan. Setiap 

anak-anak adalah filsuf. Meskipun, akhirnya, ketika dewasa tinggal sedikit manusia yang 

terus bertanya. Anda termasuk yang mana? 

4.1 Modus Dunia 

4.2 Ragam Definisi 

4.3 Makna Kematian 

4.4 Disrupsi 

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka 

4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik 

4.7 Tanda Tanya 

Analisa kita akan mulai dengan modus dunia dan diakhiri dengan tanda tanya. 

4.1 Modus Dunia 

Ada tiga modus dunia: (1) material; (2) imajinal; (3) intelektual. Apa istimewanya dengan 

tiga modus dunia seperti itu? Bukankah itu hal yang logis belaka? 

Pembagian 3 modus dunia menjadi istimewa karena dilengkapi dengan prinsip-prinsip 

realitas. (1) Keragaman wujud adalah identik dan identitas wujud adalah beragam. Meski 

ada tiga rumah eksistensi, yaitu tiga modus dunia, tetapi semua itu adalah wujud 

tunggal. Mereka semua dalam naungan wujud tunggal. Meski wujud adalah tunggal, 

wujud bermanifestasi menjadi tiga rumah eksistensi. Masing-masing rumah dihuni lebih 

banyak dan beragam eksistensi individuasi. Ada batu ini dan pohon itu. Ada kucing ini 

dan singa yang itu. Ada laki-laki tetangga sebelah rumah dan ada wanita penyiram 

bunga itu. Wujud tunggal bermanifestasi dalam keragaman. 



65 
 

(2) Prinsip wujud bergradasi sistematis. Setiap wujud yang lemah membutuhkan wujud 

yang lebih kuat. Dan wujud yang kuat merangkul wujud lemah secara langsung. Modus 

material, misal tangan Anda, membutuhkan modus imajinal, misal jiwa Anda. Karena 

Anda punya jiwa maka tangan Anda memang menjadi tangan. Tetapi, jika jiwa sudah 

pergi dari badan, misal pada orang yang meninggal, maka tangan berubah menjadi 

hanya tulang dan daging belaka. Sebaliknya tidak terjadi. Jiwa tidak harus 

membutuhkan tangan. Jiwa seorang manusia tetap menjadi jiwa seutuhnya meski pun 

orang tersebut, misal, tidak memiliki tangan. 

Prinsip gradasi ini menjadi solusi terhadap makna kematian, kita bahas di bagian bawah 

lebih detil. Ketika seseorang mati, maka badannya dan termasuk tangannya ditinggal di 

bumi. Badan tetap berada pada modus material dan terus berproses sesuai hukum 

material di bumi, dikubur, terurai oleh bakteri, dan lain-lain. Tetapi, jiwa orang tersebut 

tetap eksis di dunia modus imajinal sebagai individu yang sama. Jiwa individu itu 

memiliki badan yang baru dan, termasuk, memiliki tangan yang baru dalam modus 

imajinal. Orang tersebut melanjutkan karir dalam dunia imajinal. 

Perlu kita catat bahwa dunia imajinal bersifat subyektif dan obyektif. Subyektif karena 

forma-forma imajinal diciptakan dan bersesuaian dengan subyek. Obyektif karena eksis 

forma-forma imajinal yang mandiri dari subyek. Jadi modus imajinal adalah mirip 

dengan modus material. Hanya saja, modus imajinal lebih terang-benderang karena 

tidak ada halangan material lagi. Setiap nikmat terasa lebih nikmat. Demikian juga 

kepedihan. 

(3) Prinsip gerak substansial selalu menuju kesempurnaan. Modus material selalu 

bergerak untuk lebih sempurna menuju modus imajinal, kemudian, modus intelektual. 

Masa kanak-kanak Anda lebih sempurna dari bayi. Masa tua Anda lebih sempurna dari 

masa remaja. Tentu, kematian seseorang adalah lebih sempurna dari masa hidup di 

dunia. Seperti tidak logis. Terlalu optimis. Tetapi, kita bisa memahami prinsip ini dengan 

baik. Karena segala sesuatu selalu bergerak lebih sempurna maka sikap paling tepat 

adalah kita selalu bersyukur. 

Realitas memang selalu makin sempurna tetapi tersedia pilihan untuk menentukan yang 

paling sempurna. 

Sekolah SMA Anda pasti lebih sempurna dari sekolah SMP. Karena, ketika Anda SMA 

pasti Anda sudah lulus SMP. Pertanyaannya: lebih sempurna SMA 1 atau SMA 2? Anda 

perlu melakukan analisis mendalam untuk menentukan pilihan. SMA 1 dibanding SMA 2 



66 
 

banyak faktor saling bersaing. Apa pun pilihan Anda, SMA 1 atau SMA 2, tetap saja lebih 

sempurna dari SMP. 

Menteri yang divonis korupsi apakah lebih sempurna dibanding dia, menteri itu, 

sebelum korupsi? Benar. 

Tetapi, awalnya, menteri itu bisa memilih korupsi atau tidak. Tentu saja, memilih tidak 

korupsi adalah lebih baik dan lebih sempurna. Jika dia milih korupsi maka vonis adalah 

sempurna. 

Neo Platonis 

Pemikir Neo Platonis semisal Plotinus, dan muridnya bernama Porphyry (234 – 305), 

sudah mengembangkan modus wujud seperti di atas. Terdapat dua modus: (1) sensible 

dan (2) intelligible. Modus sensible adalah modus material. Sedangkan modus 

intelligible terbagi tiga: (a) jiwa, (b) intellect, dan (c) The One. Jiwa adalah modus 

imajinal, intellect adalah modus intelektual, dan The One adalah Tuhan Yang Maha Esa. 

Banyak orang memahami neo Platonis seperti di atas sebagai dogmatis. Sementara, 

modus wujud dari Sadra jelas-jelas dinamis karena ada gerak substansial, salah satunya. 

Pemikir Barat kontemporer tidak tertarik dengan konsep neo Platonis karena anggapan 

mereka sebagai dogmatis. Perlu perjalanan intelektual panjang untuk bisa menjadi 

dinamis. 

Ibnu Sina (980 – 1037) mengenalkan konsep wujud-mumkin. Bahwa eksistensi material 

bersifat mumkin, posible, sehingga bisa eksis atau tidak eksis. Perlu suatu dinamika 

untuk memastikan eksistensi material agar benar-benar eksis. 

Suhrawardi (1154 – 1191) mengenalkan konsep most-noble-contingency atau imkanur 

ashraf (IA). Jika wujud dengan posibilitas rendah eksis maka wujud dengan posibilitas 

lebih tinggi, yang meliputi lebih rendah, pasti sudah eksis. IA menjamin wujud rendah 

perlu hadir dalam rangkulan wujud lebih tinggi. 

Ibnu Arabi (1165 – 1240) menyatakan bahwa seluruh alam raya adalah manifestasi dari 

wujud Tuhan. Seluruh alam rindu untuk mendekat kembali kepada Yang Maha 

Sempurna. Wujud alam bergerak menuju Wujud Sempurna. 



67 
 

Sadra (1572 – 1640) membuat sintesa kreatif neo Platonis, Ibnu Sina, Suhrawardi, dan 

Ibnu Arabi menghasilkan konsep prioritas wujud dengan tiga modus wujud di atas. 

Problem Sains Empiris 

Beberapa saintis menolak semua modus wujud kecuali modus material atau modus 

sensible. Sehingga, sains bersifat materialis. Konsekuensinya terjadi banyak problem 

dalam sains. 

Atas dasar argumen apa bahwa materialisme adalah valid? Argumen tersebut pasti 

melibatkan argumen rasional, langsung atau tidak. Argumen rasional adalah modus 

imajinal atau modus intelektual. Dan sekuat apa pun bukti empiris tidak akan mampu 

membatalkan eksistensi modus imajinal dan intelektual. 

Kita bahas lagi hard problem atau easy problem: bagaimana kesadaran bisa muncul dari 

materi otak manusia? 

Misal ditemukan bahwa dari materi A, dalam otak, muncul kesadaran. Kita masih bisa 

bertanya: bagaimana dari materi A bisa muncul kesadaran? Karena materi A melakukan 

proses B. Bagaimana dari proses B bisa muncul kesadaran? Selalu ada pertanyaan 

tertentu yang tidak bisa dijawab oleh materialisme. Karena, materialisme terjebak dalam 

falasi petitio-principii atau begging-question. 

Untung saja beberapa saintis atau filsuf sains berpikir terbuka. Karl Popper (1902 – 1994) 

yang terkenal dengan konsep falsifikasi mengenalkan konsep tiga dunia. (1) Dunia alam 

eksternal obyektif, (2) dunia subyektif, (3) dunia obyektif non material. 

Russell (1874 – 1972) menyatakan bahwa konsep dunia forma atau dunia idea dari Plato, 

yang bersifat non materi, adalah konsep terbaik yang harus diterima oleh sains. 

Saat ini, sains mengarah kepada ontologi fundamental berupa hampa quantum (non 

materi). Atau, medan gravitasi yang non materi juga. 

Saintis yang serius memang perlu berpikir terbuka terhadap non materi. 



68 
 

4.2 Ragam Definisi 

Apa definisi jiwa? 

Jiwa adalah spirit. Jiwa adalah ruh. Jiwa adalah batin. Jiwa adalah sisi non-materi 

manusia yang berpasangan dengan badan. Jiwa adalah substansi non-materi yang 

bekerja melalui materi badan. Jiwa adalah kehidupan. Jiwa adalah forma badan. Jiwa 

adalah diferensia badan. Jiwa adalah manusia. Jiwa adalah akal. Jiwa adalah rasional. 

Jiwa adalah pemersatu persepsi. Jiwa adalah akumulasi persepsi. 

Kita masih bisa menambah definisi jiwa lebih banyak lagi. Bagaimana pun, definisi jiwa 

tidak pernah tuntas. Definisi hanya berguna sebagai petunjuk awal untuk mengkaji jiwa. 

Karena, jiwa adalah eksistensi realitas. 

Berbeda halnya dengan esensi bilangan, misalnya, kita bisa mendefinisikan bilangan 

ganjil. 

Bilangan ganjil adalah yang sisa 1 bila dibagi 2. 

Definisi bilangan ganjil di atas benar-benar jelas. Bilangan 5 adalah ganjil karena sisa 1 

bila dibagi 2. Sedangkan, bilangan 6 tidak ganjil karena tidak sisa 1. 

Jiwa adalah manusia. Definisi seperti ini hanya berguna sebagai kajian awal. Jika jiwa 

adalah manusia maka apa manusia itu? Akal adalah yang paling menentukan dari 

manusia. Jadi, jiwa adalah akal. Bagaimana pun, kita perlu deskripsi lebih lengkap dari 

jiwa sebagai akal. 

(1) Jiwa adalah rasional. Akal yang mampu berpikir rasional adalah penentu jiwa. Untuk 

bisa berpikir rasional, manusia perlu sikap reseptif, terbuka, terhadap beragam data. 

Kemudian, menerapkan konsep-konsep pikiran rasional secara bebas untuk menentukan 

sikap atau penilaian. 

Konsekuensinya, jiwa memiliki freedom untuk menentukan pilihan dan harus 

bertanggung jawab atas pilihan itu. Jiwa manusia, berkembang secara sosial, 

mengembangkan beragam budaya yang diwariskan turun-temurun. 



69 
 

Tentu saja, untuk bisa berpikir rasional, jiwa perlu mempertahankan diri dengan nutrisi, 

reproduksi, dan perlindungan badan. 

(2) Jiwa adalah ruh yang mengendarai badan. Jiwa, sebagai ruh, adalah mirip dengan 

pilot dan badan adalah pesawat. Jiwa mengarahkan badan sesuai keperluan jiwa. 

Setelah cukup perjalanan, jiwa meninggalkan badan. 

 

(3) Jiwa adalah tidak ada atau nothingness. Beberapa saintis materialis mengkaji 

kesadaran jiwa di sel-sel otak manusia. Mereka tidak menemukan eksistensi jiwa. 

Mereka menyimpulkan bahwa jiwa adalah nothingness. Istilah jiwa, seperti pada 

umumnya, adalah sekedar untuk memudahkan pembicaraan belaka. Psikologi modern 

tampaknya banyak yang sepakat dengan pandangan materialis. 

Sartre (1905 – 1980) barangkali filsuf paling terkenal dengan konsep kesadaran jiwa 

adalah nothingness. Kesadaran adalah being-for yang selalu me-negasikan diri sendiri, 

“Saya bukan ini dan ini bukan saya.” Karena negasi, maka bebas tidak bisa diikat oleh 

apa pun. Freedom. Being-for selalu menolak terhadap ikatan dan memang tidak bisa 

diikat. Karena being-for memang nothingness. Bagaimana bisa mengikat nothingness? 

Konsep jiwa sebagai freedom banyak mempengaruhi pikiran orang kala itu. Sehingga, 

rakyat bangkit untuk memperjuangkan freedom mereka. Secara sosial berdampak besar. 

Sedangkan secara filosofis masih ada perdebatan panjang. 

(4) Jiwa adalah persepsi. Jiwa adalah akumulasi persepsi. Hume (1711 – 1776) adalah 

pemikir pertama yang dengan tegas menyatakan bahwa jiwa adalah sekedar akumulasi 

persepsi. Sejatinya, jiwa itu tidak ada. Hanya saja karena manusia punya persepsi 

terhadap alam sekitar, dan persepsi sebagai pengamat, maka untuk menyatukan semua 

persepsi, kita menyebutnya sebagai jiwa. Pandangan seperti ini menjadi kontroversi 

sampai kini. Jiwa runtuh menjadi sekedar persepsi. 

Derek Parfit (1942 – 2017) mengembangkan lebih banyak argumen. Eksperimen pikiran 

fiksi ilmiah menjadi makin menarik berkenaan teleportasi. Anda masuk ke ruang khusus 

di Jakarta. Hanya dalam 1 detik Anda sudah terkirim sampai London, misalnya. 

Teleportasi bukan seperti Anda naik pesawat super cepat dari Jakarta sampai London. 

Tetapi, badan Anda di Jakarta dimusnahkan, di saat yang sama, dirangkai badan baru di 

London yang sama persis dengan badan Anda. Karena secara material sama persis, 

maka Anda yang di London memiliki memori dan persepsi yang sama dengan Anda. 



70 
 

Konsekuensinya, yang di London itu memang Anda karena jiwanya sama juga dengan 

Anda. 

Tentu saja, bisa terjadi kesalahan teknis. Badan Anda di Jakarta batal dihancurkan. 

Sementara, badan Anda di London sudah terlanjur diproduksi. Jadi ada dua orang 

sebagai Anda. Anda bingung. Istri Anda lebih bingung lagi: bagaimana bisa punya dua 

suami yang sama persis? Apakah Anda akan bertengkar dengan kembaran atau malah 

bersahabat? 

(5) Jiwa adalah substansi ilahiah. Beberapa agama meyakini bahwa jiwa manusia 

adalah substansi spesial karunia dari Tuhan. Manusia adalah makhluk pilihan Tuhan 

dengan misi suci di bumi. 

Kita masih bisa menambah keragaman definisi jiwa. Berikutnya, kita mencoba 

menerapkan konsep jiwa ke selain manusia. Apakah mereka juga punya jiwa? Hewan, 

tumbuhan, jin, malaikat, elektron? 

(1) Jiwa hewan. Umumnya, para pemikir setuju bahwa hewan punya jiwa. Tetapi jiwa 

hewan tidak sampai ke taraf rasional. Akibatnya, hewan tidak memiliki freedom, tidak 

punya tanggung jawab moral, dan tidak bisa berdosa. Jiwa hewan, misal kucing, mampu 

melakukan persepsi dan imajinasi, menggerakkan badan dengan bebas, mendekati 

kenikmatan dan menjauhi ancaman, mampu nutrisi, reproduksi dan lain-lain. 

Meski hewan memiliki kebebasan bergerak tetapi tidak sanggup memahami konsep 

moral. Sehingga tidak ada hewan jahat, tidak ada hewan bejat, tidak ada hewan penipu 

sesat. Jiwa hewan memang begitu adanya. Baik-baik saja. 

(2) Jiwa tumbuhan. Secara umum, para pemikir sepakat bahwa tumbuhan memiliki jiwa. 

Tanpa rasional dan tanpa imajinasi. Jiwa tumbuhan mampu reseptif, terbuka, untuk 

merespon lingkungan. Mampu organisasi diri, nutrisi, dan reproduksi. Tentu saja, jiwa 

tumbuhan tidak pernah berdosa. 

(3) Jiwa jin atau setan atau iblis. Pandangan umum, jin mirip dengan manusia hanya 

berbeda badan materi mereka. Badan mereka tersusun oleh api atau energi panas. Bila 

demikian, jin memiliki jiwa rasional sehingga bertanggung jawab atas perilaku moral 

mereka. 



71 
 

(4) Jiwa malaikat. Pandangan umum, malaikat adalah ruh murni, cahaya sejati, sehingga 

malaikat tidak memiliki jiwa. Malaikat adalah ruh suci. 

(5) Jiwa elektron atau unsur. Pandangan umum, unsur tidak memiliki jiwa. Unsur, 

termasuk partikel sub-atomik, hanya memiliki besaran massa materi atau energi. Mereka 

tidak mampu organisasi diri mau pun reproduksi. Mereka hanya mampu interaksi, aksi 

dan reaksi, berdasar hukum alam. 

Dengan perluasan jiwa pada hewan dan tumbuhan maka memiliki jiwa menjadi sinonim 

dengan, sebagai, makhluk hidup yang dikaji melalui biologi. 

Kembali kepada kajian kita, akan lebih mudah bila kita memilih definisi jiwa adalah 

diferensia dari badan materi. Sebutir biji kacang tidak memiliki jiwa. Petani menanam biji 

kacang itu; interaksi dengan alam sekitar; biji tumbuh menjadi benih; sempurna sebagai 

pohon kacang yang memiliki jiwa tumbuhan. Awalnya, biji kacang terikat oleh materi biji 

tersebut. Akhirnya, jiwa pohon kacang lebih menentukan sebagai diferensia. Daun boleh 

berganti, batang boleh berganti, berbuah biji kacang boleh dipetik, selama dia pohon 

kacang maka tetap sebagai pohon yang sama. 

Telur ayam tidak memiliki jiwa, awalnya. Induk ayam mengerami telur itu. Beberapa 

pekan kemudian, telur menetas menjadi anak ayam sempurna dengan jiwa hewan. Anak 

ayam tumbuh menjadi ayam besar. Bulu ayam boleh berganti, ujung paruh ayam bisa 

patah sebagian, ujung kuku bisa berganti, tetapi dia tetap menjadi ayam yang sama; 

ayam dengan jiwa hewan yang sama. Ayam itu tidak lagi tergantung oleh materi 

badannya. Selama masih hidup, masih punya jiwa, dia tetap ayam. Jika jiwa telah pergi 

maka badan ayam itu berubah menjadi daging ayam. Jadi, diferensia jiwa lebih konkret 

dari genus badan. 

Sel telur di rahim ibu adalah tidak memiliki jiwa. Tanpa pembuahan, sel telur akan 

dibuang, dibersihkan. Sel sperma dari ayah juga tidak berjiwa. Jika tercecer di kasur, 

perlu dibersihkan. Suatu saat, sel sperma membuahi sel telur. Janin tumbuh penuh kasih 

sayang di rahim ibu. Lalu lahir sebagai seorang bayi sempurna memiliki jiwa manusia. 

Tumbuh kembang sebagai kanak-kanak, remaja, dan manusia dewasa. Rambut manusia 

boleh dicukur, kuku dipotong, bahkan alis atau kumis kadang dicukur habis, dia tetap 

menjadi manusia yang sama. Selama jiwa dikandung badan maka tetap sebagai 

manusia. Jadi, jiwa lebih menentukan. 



72 
 

Bagaimana jika jiwa manusia tetap sama, sedangkan seluruh anggota badan diganti 

dengan badan lain? Apakah jiwa itu tetap menjadi jiwa individu yang sama? Benar. 

Ketika manusia mati, jiwanya tetap eksis dengan mengembangkan badan baru berupa 

badan imajinal. Kita akan membahas makna kematian berikut ini. 

4.3 Makna Kematian 

Masing-masing orang bisa memaknai kematian dengan cara berbeda-beda. Kematian 

adalah proses jiwa berpindah dari mode material ke mode imajinal sampai mode 

intelektual. Untuk membahas ini, kita perlu mempertimbangkan paradoks perahu 

Theseus dari mitos Yunani Kuno. 

(1) Paradoks Perahu Theseus 

Terdapat banyak versi paradoks. Perahu Theseus terdiri dari 100 papan. Setiap hari, kita 

mengganti 1 papan dengan 1 papan baru lainnya. Setelah 100 hari, seluruh badan 

perahu sudah diganti dengan papan yang baru. Apakah itu tetap perahu Theseus yang 

sama? Atau perahu yang berbeda? Jika berbeda, sejak pergantian papan hari ke berapa 

menjadi perahu berbeda? 

Alternatif paradoks bisa berupa dua perahu. Perahu Timur di sebelah timur dan perahu 

Barat di sebelah barat. Setiap hari, kita menukar 1 papan perahu Timur dengan 1 papan 

perahu Barat. Setelah 100 hari, seluruh papan, pada kedua perahu, sudah tertukar. 

Apakah yang di sebelah timur tetap perahu Timur? Atau menjadi perahu Barat? Bila 

berubah, sejak hari ke berapa? 

Heraclitus (500 SM) menyatakan paradoks sungai. “Anda tidak pernah bisa 

menyeberangi sungai yang sama dua kali.” Ketika Anda menyeberangi sungai kedua 

kali, air sungai sudah berganti. Dan, Anda sendiri sudah berubah, bertambah umur 

beberapa menit. Tetapi, ketika di kampung, saya sering menyeberangi sungai yang sama 

sampai 3 kali. Mau 5 kali juga bisa. Jadi, apa yang sebenarnya terjadi? 

Yang sebenarnya terjadi adalah jiwa sebagai penentu realitas individu. Jika Anda 

mengatakan perahu telah berubah maka Anda sudah berkata benar. Jika Anda 

mengatakan perahu tidak berubah, perahu tetap sama, maka Anda sudah berkata benar. 

Begitu juga tentang sungai. Anda mengatakan sungai sudah berubah atau masih tetap 



73 
 

maka Anda sudah berkata benar. Bagi mereka yang tidak memiliki jiwa, bagi perahu dan 

sungai, Anda bebas memberi penilaian: sudah berubah atau masih tetap sama. 

Tetapi bagi diri Anda, yang sudah bertambah tua 2 menit untuk menyeberangi sungai 

kedua kalinya, adalah tetap diri Anda yang sama. Jiwa Anda tetap jiwa Anda. 

Penambahan usia 2 menit, atau 2 bulan, atau 2 tahun, hanya menambah jiwa Anda 

makin sempurna. 

Ketika Anda kredit motor 2 tahun, sambil membayar angsuran pertama, Anda membawa 

pulang motor. Bulan kedua Anda wajib membayar cicilan. Anda yang bertambah umur 

satu bulan ini, yang wajib bayar cicilan, adalah tetap sama dengan Anda yang membawa 

pulang motor bulan lalu. Anda tetap sama secara hukum, secara ekonomi, dan secara 

realitas eksistensi individu. Jadi, jiwa Anda tetap sebagai individu yang sama, bahkan 

makin sempurna. 

Suatu saat akan tiba, kita akan mati. Jiwa kita tetap sama dengan diri kita. Yang 

merasakan nikmat kubur atau siksa kubur adalah tetap jiwa kita yang ini. Semoga kita 

berada di jalan terang-benderang. 

(2) Kematian Fisik 

Kematian bukanlah mati sebenarnya. Kematian fisik material adalah perpindahan jiwa 

dari mode material menuju mode imajinal yang terlepas dari halangan material. Sains 

materialis menghadapi kesulitan di sini. Karena mereka hanya percaya mode material 

maka setelah kematian hilang segalanya. 

Hawking (1942 – 2018), fisikawan terkenal, pernah mengatakan bahwa setelah kematian 

adalah gelap semata. Asumsikan itu benar maka kita tidak bisa generalisasi. Kita tidak 

bisa menyimpulkan bahwa semua kematian adalah gelap semata. Barangkali, ketika 

meninggal, Hawking mengalami gelap. Satu tahun setelah meninggal, bisa saja dia 

mengalami cahaya terang. Bahkan, kita dan Hawking tidak tahu apa yang dialami 

neneknya setelah meninggal: gelap atau cahaya. 

Sains materialis tidak berhak mengatakan apa pun tentang nasib jiwa setelah kematian 

badan. Karena materialis tidak mengakui mode imajinal dan mode intelektual. Mereka 

hanya boleh klaim, “Kami tidak tahu.” 



74 
 

Sementara itu sains rasionalis, filsafat, agama, dan lain-lain masih boleh terus mengkaji 

kehidupan setelah kematian badan material. Kematian adalah proses perpindahan jiwa 

dari dunia material ke dunia imajinal. 

(3) Gelisah Menghadapi Mati 

Siapa pun orangnya, pernah gelisah menghadapi kematian. Anda merasa gelisah 

menghadapi kematian Anda. Bayangkan ajal Anda tiba. Apa yang akan terjadi? 

Bagaimana sakitnya? Sangat menakutkan. Bagaimana nasib Anda setelah mati? 

Bagaimana nasib anak cucu Anda? Gelisah menghadapi kematian diri. 

Ada banyak cara merespon gelisah menghadapi kematian. 

[1] Menyibukkan diri dalam kehidupan sehari-hari. Bekerja dari pagi sampai sore. Lanjut 

dengan kegiatan malam sampai jelang tidur. Bangun tidur pagi hari lalu berangkat kerja 

lagi. Kita bisa lupa akan kematian. Gelisah hilang karena kita sibuk setiap hari. Tetapi, di 

sela-sela kesibukan, tiba-tiba gelisah datang juga. 

[2] Menyibukkan diri dengan hobi yang membuat Anda benar-benar menyelam di 

dalamnya. Barangkali hobi seni dan olah raga bisa membuat Anda menikmati flow, 

mengalir dalam pesona. Bagaimana pun, gelisah ingat mati akan datang sewaktu-waktu. 

[3] Beberapa orang menggunakan obat penenang agar tidak gelisah. Hati-hati karena 

resiko tinggi. Sebaiknya dihindari. Gelisah tetap datang lagi. 

[4] Mendalami praktek agama atau meditasi bisa membuat hati tenang. Merenungi kitab 

suci, membaca doa dini hari, dan ibadah jasmani mau pun ruhani. Keunggulan agama 

adalah mampu membimbing umat untuk menghadapi kematian dan menerangi jalan 

setelah mati. Sesekali, gelisah akan mampir lagi. 

[5] Menerima gelisah itu sendiri. Kemudian, memaknai gelisah dengan baik. Setiap 

gelisah datang, maknanya adalah sedang ada ketukan ke dalam diri. Ada panggilan 

nurani untuk menciptakan arti bagi dunia dan semua yang ada baik di masa depan, 

masa lalu, mau pun masa kini. Respon ini, berupa siap menerima gelisah, adalah respon 

yang otentik. 



75 
 

Heidegger (1889 – 1976) banyak membahas tema gelisah menghadapi kematian. Kita 

pasti akan mati. Lebih dari itu, kita memang butuh mati. Dengan mati, semua perjalanan 

hidup menjadi ada arti. Mati adalah yang memberi arti kepada setiap detik diri Anda. 

Mati adalah titik akhir yang menjadi referensi. Mati menjadikan diri kita utuh sempurna. 

Tanpa kematian maka semua kehilangan makna. Anda bisa merevisi semua kerja Anda 

di masa depan, kapan saja, karena tidak akan mati. Semua tak ada guna. Atau, misal, 

setiap orang bisa mati kemudian bisa hidup lagi maka semua makna juga sirna. Seperti 

main game, setiap mati boleh mulai lagi. Hidup ini jadi sekedar game belaka. Justru 

karena Anda pasti akan mati maka hidup ini menjadi penuh arti. Dan, mati itu sendiri 

penuh arti. Hidup cukup satu kali, berarti, lalu mati. 

Mati adalah niscaya dan kita perlu menerimanya dengan memberi makna. Kita bisa 

memaknai ajal dalam tiga tahap: pra-ajal, ketika-ajal, dan pasca-ajal. 

Tahap (1): pra-ajal. Ajal adalah referensi bagi seluruh kehidupan. Seluruh kehidupan 

pra-ajal mengacu kepada ajal. Makna bisa beragam. Tetapi ajal adalah pasti bagi setiap 

orang. Sehingga, ajal adalah referensi paling pasti. 

Orang yang tiba ajalnya, mati, sebagai pahlawan maka dia adalah pahlawan. Meski 

dalam hidupnya, dia pernah jadi pecundang, pernah jadi penjahat, pernah berbuat dosa, 

itu semua adalah pengantar bagi dirinya untuk menjadi pahlawan. Kita menyebut orang 

yang mati dengan baik sebagai husnul khatimah atau akhiran baik. Kita seharusnya 

mengejar cita-cita untuk meraih akhiran baik. 

Kita perlu waspada terhadap ilusi masa lalu dan menggantinya dengan logika futuristik. 

Karena masa lalu, dia adalah orang baik maka saat ini dia adalah orang baik. Bisa hanya 

ilusi itu. Atau, karena di masa lalu, dia adalah orang jahat maka dia adalah orang jahat. 

Bisa ilusi juga ini. Sebaliknya dari masa lalu, kita perlu berpikir masa depan: logika 

futuristik. Karena dia sedang mengejar masa depan yang baik, misal husnul khatimah, 

maka dia adalah orang baik. Kesimpulan yang tepat tetapi belum tentu benar. 

Mengapa? 

Jawabannya: karena kita tidak tahu masa depan yang dia kejar apakah benar-benar baik. 

Jadi, penilaian kita terhadap dia besifat fallible, bisa saja salah. Justru, karena fallible 

maka kita perlu lebih teliti. Kita berpikir dengan sikap terbuka terhadap masa depan. 

Dalam beberapa kasus, kita perlu musyawarah dan demokrasi untuk bisa menentukan 



76 
 

masa depan orang atau masa depan masyarakat. Meski demikian, hasil musyawarah 

tetap fallible dan, diharapkan, bisa lebih baik. 

Untuk kepentingan penilaian pribadi, logika futuristik lebih efektif. Anda bisa 

menetapkan bahwa tujuan Anda ketika ajal adalah akhiran baik. Karena itu, Anda saat ini 

menjadi orang baik. Karena ajal bisa datang 10 tahun lagi atau hari ini, maka kita perlu 

bersikap baik kapan pun. Target futuristik bisa kita buat secara bertahap: 7 tahun lagi 

saya akan menjadi pengusaha sukses; 4 tahun lagi saya lulus sarjana; 1 tahun lagi saya 

menyelesaikan proyek besar; 1 bulan lagi saya membuat ringkasan buku Logika 

Futuristik; 1 hari lagi saya memenuhi janji; dan saat ini saya sedang menuju masa depan 

itu. 

Masa depan menarik diri kita untuk menuju masa depan. Masa lalu hanya menyiapkan 

diri kita agar kita bisa maju menuju masa depan. Jadi, masa depan adalah yang paling 

berarti setiap hari. Bersiaplah untuk meraih akhiran yang baik. Masa depan bisa saja 

tidak pasti. Tetapi, mati adalah pasti. 

Ringkasnya, makna mati bagi kehidupan pra-ajal adalah sebagai kekuatan maha dahsyat 

yang menarik semua kehidupan individu untuk mendekatinya dan memeluknya. 

Sekaligus, mati adalah referensi bagi semua arti dalam hidup ini. Ingat selalu, kita pasti 

akan mati. Mati adalah sempurna. 

Tahap (2): ketika-ajal. Ajal terjadi ketika mode imajinal begitu kuat sehingga mode 

material tidak lagi memadai. Umumnya, orang mati karena sudah tua. Badannya jadi 

lemah. Akhirnya, mati. Atau, orang muda bisa saja tiba-tiba mati: karena serangan 

jantung; karena kecelakaan; karena diserang lawan. 

Orang menduga kematian disebabkan oleh tubuh yang gagal berfungsi, misal, gagal 

jantung. Karena jantung tidak bisa lagi mengalirkan darah ke seluruh tubuh maka orang 

tersebut menjadi mati. Bila demikian, kondisi hidup seseorang ditentukan oleh 

badannya. Kondisi diferensia, yaitu jiwa, ditentukan oleh genus, yaitu badan misal 

jantung. Asumsi seperti ini salah. Karena diferensia adalah realitas eksistensi konkret 

yaitu jiwa. Jadi, seharusnya dan memang, jiwa adalah yang menentukan seseorang 

sebagai hidup atau sudah mati. 

Pandangan yang lebih benar adalah ajal terjadi ketika jiwa terus bergerak menyempurna 

sehingga realitas eksistensi jiwa makin tinggi dan intensifikasi substansialitasnya makin 



77 
 

kuat. Konsekuensinya, jiwa menjadi mandiri dari badan material dan badan material 

tidak sanggup lagi mengikuti kemajuan jiwa. Mereka, jiwa dan badan, terpisah: terjadilah 

kematian. Dengan demikian, mati adalah pasti, niscaya, karena gerak substansial 

menyempurna adalah niscaya. Jiwa melanjutkan karir untuk gerak lebih sempurna. 

Badan berubah menjadi daging dan tulang, tanpa jiwa, kemudian melanjutkan siklus 

alamiah: dikubur, diurai oleh mikroba, dan seterusnya. 

Bagaimana rasanya ketika jiwa berpisah dengan badan? Banyak sudut pandang untuk 

menjawab ini. Tentu saja, jawaban ini bersifat spesial. Mereka yang pernah mengalami 

tidak bisa bersaksi. Sedangkan, mereka yang bersaksi pasti belum berpengalaman. 

Bagaimana pun, kita bisa analisis rasional dan mengembangkan interpretasi. 

Orang jahat akan merasakan kematian dengan rasa sakit dan derita. Sementara, orang 

baik akan merasakan kematian sebagai proses yang lembut. Kematian adalah proses 

bagi jiwa berpindah dari mode material ke mode imajinal; menuju mode eksistensi yang 

sepenuhnya terbebas dari mode material; atau memiliki badan yang berbeda dengan 

mode material. 

Tahap (3): pasca-ajal. Karir jiwa kita di alam setelah kematian. Pembahasan tema ini 

makin spesial. Kita membutuhkan rujukan ke ajaran agama dan filsafat. 

[1] Plato, Aristo, dan pemikir kuno tampak mudah saja membahas filsafat dan agama. 

Kisah dewa-dewa Yunani bisa saling berhubungan dengan konsep filsafat. Mereka baik-

baik saja. 

[2] Farabi (870 – 950) meyakini bahwa filsafat dan agama mengajarkan hakekat 

kebenaran yang sama. Hanya saja, pendekatan berbeda. Agama menggunakan bahasa 

perlambang. Sementara, filsafat menggunakan bahasa rasional. Tentu saja, sering terjadi 

titik temu bahasa perlambang dan rasional pada agama dan filsafat. 

[3] Hegel (1770 – 1830) meyakini filsafat dan agama seiring sejalan. Hanya saja, proses 

dialektika terus berlanjut. Filsafat adalah proses dialektika paling matang. 

[4] Sadra (1572 – 1640) meyakini agama dan filsafat adalah sama-sama kebenaran 

tertinggi. Para tokoh agama memiliki karunia kemampuan “membaca” perlambang dan 

menuangkan ke bentuk ajaran yang lebih jelas. Sementara, tokoh filsafat “membaca” 

perlambang dengan kemampuan rasional maksimal. Pada gilirannya, filsafat tetap 



78 
 

membutuhkan bimbingan agama. Bagaimana pun, kita tetap perlu waspada karena 

ajaran agama sering dibelokkan pihak tertentu untuk kepentingan yang tidak layak. 

[5] Charles Taylor (1931 – ) melihat bahwa sekularisasi telah memisahkan agama dari 

beragam sisi kehidupan manusia. Termasuk memisahkan agama dengan filsafat. Tetapi, 

pemisahan ini tidak selalu berhasil. Atau, sekularisasi tetap saja bisa bersanding dengan 

agama secara baik. Jadi, saat ini, kita tetap membutuhkan agama. Bahkan, kita makin 

membutuhkan agama. 

Pasca-ajal, jiwa melanjutkan karir ke masa depan yang panjang. Bahkan, masa depan 

abadi. Pasca-ajal adalah mode imajinal dan mode intelektual yang lebih tinggi dari 

ruang dan waktu. Sehingga, ketika kita melibatkan ruang waktu maka hanya 

perlambang. 

[a] Mode material. Sesaat setelah kematian, jiwa kita masih sama persis dengan ketika 

masih hidup di mode material. Jiwa memiliki memori yang kuat sebagai mode material. 

Jiwa memiliki badan, tangan, dan kaki yang sama seperti semula. Jiwa kita ingat akan 

anak, cucu, tetangga, sahabat, dan semua yang berhubungan dengannya. 

[b] Pembersihan material. Seiring waktu, jiwa membersihkan diri dari ikatan-ikatan 

material. Mode imajinal makin menguat. Ilusi-ilusi material mulai tersingkap. Salah 

terlihat salah. Benar terlihat benar. 

[c] Mode imajinal. Persepsi jiwa makin bening. Tak ada lagi penghalang material. Jiwa 

sepenuhnya dalam mode imajinal dengan badan imajinal yang bersesuaian. Jiwa kita 

memiliki badan yang sama dengan ketika di bumi. Hanya saja, badan imajinal lebih 

sempurna. 

Ketika di bumi, dulu, Anda pernah memberi makan anak yatim yang miskin. Dalam 

mode imajinal, Anda melihat peristiwa itu dengan lebih bening. Anak yatim tersenyum 

bahagia memberi salam ke Anda. Anda makin bahagia. Peristiwa itu menjelma menjadi 

surga yang indah. Anda bisa makan, minum, dan menikmati apa saja yang Anda 

inginkan. Bahagia tiada tara. 

Sebaliknya, pencuri yang korupsi uang sambil terbahak-terbahak melihat peristiwa 

korupsi itu lebih bening. Korupsi adalah api neraka. Pencuri itu tersiksa dalam kobaran 

api neraka yang dia buat sendiri ketika di bumi. Derita yang teramat pedih. 



79 
 

Kita berpikir dari bumi, di sini, masih ada problem dalam mode imajinal. Bagaimana jika 

suami berada di surga sedangkan istrinya ada di neraka? 

Tentu saja, suami bisa hidup di surga penuh bahagia dikelilingi bidadari yang lebih 

cantik dari semua wanita di bumi. Suami itu sudah bisa melupakan istrinya yang di 

neraka. Lagi pula, istri masuk neraka karena bandel tetap berbuat dosa padahal sudah 

dinasehati oleh suami. Bagaimana pun, cinta suami kepada istri membuat suami rindu 

kepada istrinya. Puluhan bidadari bahkan ratusan bidadari tak sanggup menjadi ganti. 

Apa yang bisa dilakukan oleh sang suami? 

Problem sebaliknya lebih rumit. Istri berada di surga sedangkan suami ada di neraka. 

Istri hidup bahagia tetapi suami dalam derita. Istri ditemani bidadara (bidadari pria) 

yang lebih tampan dari seluruh pria di dunia. Tetapi, istri tidak bisa jatuh cinta kepada 

bidadara. Cintanya hanya satu, untuk suami yang sedang di neraka. Andai bidadara itu 

dibuat sama persis dengan suaminya, tetap saja, istri itu hanya rindu kepada suami. Apa 

yang bisa dilakukan oleh sang istri? 

Kita, yang di bumi ini, tidak mampu menemukan solusi. Bagaimana pun, mereka yang di 

mode imajinal menemukan solusinya sendiri. 

[d] Mode intelektual. Sedikit orang melanjutkan perjalanan mendapat karunia menjadi 

penduduk mode intelektual. Bagi sebagian besar orang, hidup bahagia di surga mode 

imajinal adalah sudah lebih dari cukup. Memang benar, lebih dari cukup. Semua 

kebahagiaan dan kenikmatan ada di mode imajinal lebih nikmat dari seluruh 

kenikmatan dunia. 

[e] Insan Kamil, atau Kamil adalah penduduk mode intelektual. Kamil adalah surga 

tertinggi paling dekat dengan Tuhan. Hanya manusia sempurna, Kamil saja, yang bisa 

sampai singgasana di sana. Kamil merangkul seluruh semesta untuk menghadap Tuhan. 

Dari satu sisi, Kamil adalah pemimpin bijak bagi semesta. Dari sisi lain, Kamil adalah 

manifestasi Nama Indah Tuhan. 

Kamil sudah hadir di bumi ini. Kamil berada dalam mode intelektual yang melindungi 

mode imajinal dan mode material. Kamil adalah penjaga bumi dan alam raya ini. Dalam 

hidup dan mati, kamil terus-menerus berkontribusi. Kamil menebarkan legasi. Kita perlu 

untuk terus peduli tentang legasi. Di bagian selanjutnya, kita akan membahas lebih detil 

lagi. 



80 
 

4.4 Disrupsi 

Semua, yang ada di dunia, ada juga dalam jiwa manusia. Makros identik dengan mikros. 

Hanya saja, apakah kita sudah mengenali jiwa kita? 

Kita butuh bekal untuk mengenali jiwa. Di saat yang sama, jiwa itu sendiri adalah bekal 

paling utama. Jiwa adalah modal dan kapital untuk pengembaraan jiwa. Dua bagian 

terakhir pembahasan berikut ini akan fokus kepada kapital jiwa. 

Respon 

Jiwa mampu merespon lingkungan. Jiwa membuka diri untuk interaksi dengan alam 

eksternal. Dan, alam eksternal membuka diri untuk dikenali oleh jiwa. Secara alamiah, 

jiwa akan mendekati yang nikmat dan menjauhi yang tidak nikmat. Kapasitas jiwa 

seperti ini, dalam merespon lingkungan, dimiliki oleh semua jiwa dari tumbuhan, hewan, 

dan manusia. Sehingga, jika ada manusia hanya mengejar nikmat dan menjauhi derita 

maka tidak beda jauh dengan hewan. Hanya saja, hewan tidak pernah dosa melakukan 

itu semua. Manusia bisa penuh dosa bila seperti itu. 

Konseptual 

Pemahaman konseptual adalah unik bagi jiwa manusia – binatang dan tumbuhan tidak 

memiliki pemahaman konseptual. Bahkan, seluruh realitas adalah konseptual bagi 

manusia, dari sudut pandang tertentu. Konsekuensinya, manusia memiliki tanggung 

jawab dan kebebasan konseptual. 

John McDowell (1942 – ) berusaha menyelesaikan paradoks hukum alam dan freedom 

manusia. Bagaimana, di antara realitas alam yang semua taat hukum alam, bisa muncul 

jiwa manusia yang bebas? Karena bebas, freedom, manusia bisa mengikuti hukum alam 

atau melawannya dengan satu dan lain cara. 

Berdasar hukum alam, seharusnya, hubungan aksi dan reaksi adalah cukup jelas. 

Hubungan stimulus dan respon cukup jelas. Jika Anda melempar bola ke atas, sesuai 

hukum gravitasi, bola akan bergerak ke atas sampai titik tertentu kemudian bola jatuh 

ke bawah. Kucing yang diancam siraman air dingin maka kucing tersebut akan menjauhi 

ancaman. 



81 
 

Manusia berbeda. Ketika akan dilempar ke atas, dia bisa melawan mencari pegangan 

atau lainnya. Ketika diancam dengan siraman air dingin, manusia bisa lari atau malah 

menyerang sang pengancam atau lainnya. Mengapa manusia bisa freedom seperti itu? 

Karena berpikir secara konseptual, terutama, melalui bahasa. Ketika melihat dua ekor 

kucing, manusia berpikir konseptual. Kucing pertama lebih besar dari kucing kedua. 

Kucing pertama lebih terang warna bulunya, dan lain-lain. Kemudian, manusia bisa 

melakukan penilaian konseptual. Aku lebih suka kucing yang pertama. Aku ingin 

mengusir kucing yang kedua. 

Lebih dari itu, konsep bahasa membekali manusia mampu berpikir fiksional. Bima 

berbadan kuat. Arjuna adalah pemanah ulung. Arjuna dan Bima adalah adik dan kakak 

yang sama-sama jagoan perang. Lebih hebat lagi, dengan konsep bahasa, manusia 

mampu membuat penilaian moral. Menghormati ibu adalah kebajikan moral. Menipu 

orang adalah kejahatan moral. Dan, memilih kebajikan moral adalah kebajikan moral. 

Mencegah kejahatan adalah kebaikan. 

Seluruh realitas, bagi manusia, adalah konseptual. Meski, kadang tidak mudah membuat 

konsep dari suatu realitas. Tetapi, manusia bisa membuat konsep untuk mendekatinya. 

Alunan lagu A lebih menyentuh hati dari alunan lagu B. “Alunan lagu” adalah konsep 

abstrak. “Menyentuh hati” adalah konsep yang lebih abstrak lagi. 

Seorang bayi, perlu proses untuk berpartisipasi dalam dunia “konsep” manusia. Sejak 

awal, bayi belajar bahasa manusia. Tidak berarti bayi langsung memahami konsep 

bahasa dan konsep realitas seperti di atas. Bayi, sejak masa awal, bisa menggunakan 

bahasa dan memahami bahasa. Umumnya, anak manusia baru memahami konsep 

ketika remaja. Ketika dia mulai sadar dengan kata dosa, salah, pelanggaran, atau 

sejenisnya. Dan remaja itu sadar bahwa dia bisa berbuat dosa serta bertanggung jawab 

atas perbuatannya. Sejak itu, dia resmi menjadi anggota umat manusia yang memahami 

konsep. 

Kreatif 

Pemahaman konsep menjadi bekal penting bagi manusia. Bahasa adalah perlambang 

yang kaya akan makna. Realitas tampak hanya apa yang bisa dijangkau oleh mata dan 

indera. Realitas menonjolkan masa kini, menjadikan masa lalu abu-abu, menjadikan 



82 
 

masa depan remang-remang. Bahasa menjadikan masa kini penuh arti, masa lalu tetap 

diburu, dan masa depan menjadi terang-benderang. 

Gadamer (1900 – 2002) mengakui bahwa bahasa memang alat komunikasi, alat untuk 

saling mengerti, alat untuk berpikir logis. Lebih dari itu, bahasa adalah gudang histori, 

gudang budaya, gudang segala makna. Realitas menciptakan bahasa dan bahasa 

menciptakan realitas. 

Mikros identik dengan makros. Mikrokosmos identik dengan makrokosmos. Semua 

kebaikan yang kita berikan kepada makros, sejatinya, adalah kebaikan kepada mikros. 

Kebaikan kepada diri sendiri. Demikian juga kejahatan. Hanya saja, mikros membuka 

peluang kreativitas tanpa batas. Karena kita bisa menulusuri masa lalu, yang jauh, dalam 

mikros. Kita bisa menyongsong masa depan, yang jauh, dalam mikros. Kemudian, 

membawa masa depan dan masa lalu ke masa kini. Proyeksi masa depan mikros ke 

realitas makros. Dan, membawa realitas makros masa kini menuju masa depan mikros. 

Semua dengan bantuan bahasa perlambang yang kreatif. Bahasa adalah sumber 

kreativitas. 

Disrupsi 

Kreatif bermakna positif. Ide cemerlang menciptakan bola lampu sebagai penerang 

dalam mikros. Kemudian, teknolog melakukan beragam eksperimen di dunia makros. 

Terciptalah bola lampu listrik pertama, waktu itu. Kreativitas di mikros menjadi realitas 

dalam makros. Dunia malam menjadi sama terang dengan dunia siang. 

Nadiem (1984 – ) terjebak macet kota Jakarta hampir setiap saat. Hanya ojek yang 

mampu menerobos macetnya Jakarta. Ojek itu misterius. Tersedia banyak ojek di 

jalanan. Ketika dibutuhkan, mengapa menjadi tidak ada ojek? Lebih misterius lagi tarif 

ojek. Berapa tarif ojek untuk mengantarkan ke suatu tempat? Tidak ada yang tahu. 

Hanya tukang ojek saja dan Tuhan yang tahu jawabannya. 

Nadiem terpikir untuk menciptakan layanan ojek online yang mudah, murah, dan 

nyaman, berawal dari mikros. Singkat cerita, lahir dan sukses perusahaan Gojek berpusat 

di Jakarta. Mikros menjadi realitas makros. Kemudian, Gojek bergabung dengan 

Tokopedia yang mengantarkan Nadiem menjadi salah satu menteri terkaya di era 

presiden Jokowi. 



83 
 

Kisah kreatif bagai kisah prestasi. Di balik itu, kisah kreatif adalah kisah disrupsi. Kisah 

penghancuran. Siapa yang harus bertanggung jawab atas penghancuran itu? 

Ketika Gojek makin sukses maka puluhan sampai ribuan tukang ojek pangkalan menjadi 

miskin. Tukang ojek tidak punya lagi penumpang. Para penumpang berpindah ke Gojek 

lantaran banyak diskon sampai gratis karena program “bakar uang.” Tukang ojek tidak 

bisa mendapat upah. Anak istri kelaparan terpaksa harus utang. 

Lebih dari itu, persatuan sopir taksi sempat demo ke gedung DPR karena taksi menjadi 

tidak laku akibat taksi online dan lain-lain. Tetap saja, sopir taksi kehilangan pekerjaan, 

anak istri kelaparan, perusahaan taksi gulung tikar. Siapa yang harus tanggung jawab 

dampak disrupsi? 

Penemuan bola lampu pertama sama juga; menyebabkan perusahaan lilin dan pekerja 

obor kehilangan nafkah. Era digital lebih ngeri. Kemajuan telepon seluler 

menghancurkan telepon rumah dan surat-menyurat. Kamajuan WA menghancurkan 

BBM dan SMS. Dan, masih banyak contoh lain: setiap kreasi berdampak disrupsi atau 

penghancuran. 

Eksepsi 

Eksepsi adalah pengecualian. Setiap kreasi melibatkan eksepsi, pada gilirannya, 

berdampak disrupsi. Penghancuran kepada pihak tertentu dan menguntungkan 

segelintir orang. 

Agamben (1942 – ) secara tegas mencermati konsep negara darurat. Atau, lebih 

tepatnya, setiap negara adalah darurat. Eksepsi memiliki pembenaran karena ada situasi 

darurat. Pandemi covid yang melanda dunia sejak 2019 – 2023 adalah contoh darurat. 

Pada situasi darurat, negara memiliki pembenaran untuk membatasi warga bekerja, 

sekolah, wisata, dan sebagainya. Lebih dari itu, negara bisa mewajibkan warga untuk 

membeli tes PCR, membeli masker, atau membeli vaksin. Sebaliknya, negara sendiri 

adalah pengecualian atau eksepsi. Negara bisa membatasi rakyat tetapi rakyat tidak bisa 

membatasi negara. 

Perang Rusia-Ukrania menjadi pembenaran berbagai macam hal. Pedagang kaya boleh 

menaikkan harga-harga barang karena imbas perang. Presiden mengajukan RUU dan 

DPR menyetujui karena imbas perang juga. 



84 
 

Eksepsi paling jelas barangkali adalah aturan zonasi sekolah yang diterapkan Nadiem 

dan ditetapkan oleh Muhadjir. Siswa yang rumahnya dekat sekolah bisa diterima di SMA 

favorit. Sementara, siswa yang rumahnya agak dekat, apa lagi jauh dari sekolah, tidak 

bisa diterima di sekolah favorit. Tentu, bagi siswa yang diterima di SMA favorit bisa 

gembira. Tetapi, bagi siswa yang tidak bisa diterima bagaimana? Beberapa siswa yang 

rumahnya jauh bahkan, dikabarkan, sampai putus asa. Buat apa sekolah, buat apa 

belajar? Sudah pasti tidak bisa lanjut ke SMA favorit. Konsekuensinya, tidak bisa kuliah 

di universitas idaman. Cita-cita tinggal angan-angan. 

Dari kreasi, lanjut eksepsi, dan akhirnya disrupsi. Apa yang harus dilakukan? 

Kreasi adalah suatu keharusan bagi manusia. Setiap manusia adalah kreatif dengan 

eksplorasi dunia mikros, utamanya, memanfaatkan bahasa konsep. Makhluk lain, 

binatang dan tumbuhan, tidak bisa kreatif seperti manusia. Atau, kreativitas mereka 

terbatas sesuai bakat. Jadi, setiap manusia wajib mengembangkan kreativitas dirinya. 

Eksepsi jarang disadari. Setiap kreasi berkonsekuensi eksepsi, pengecualian, meski kecil. 

Anda mendirikan tenda di tanah lapang maka Anda sudah mengecualikan orang lain. 

Orang lain tidak boleh mendirikan tenda di lokasi yang sama. Apa hak Anda bisa 

melarang orang lain? Ketika Anda menyewa rumah maka orang lain tidak boleh lagi 

masuk rumah tersebut. Tampak wajar. Tetapi apakah berdampak baik? Jangan-jangan 

orang lain itu sedang butuh berteduh. Ketika menteri menetapkan peraturan maka 

rakyat tidak boleh melanggar. Apakah berdampak baik? Bagaimana jika peraturan 

tersebut merugikan rakyat banyak dan menguntungkan segelintir orang? 

Disrupsi. Korban eksepsi menderita kehancuran. Segelintir pihak diuntungkan oleh 

eksepsi menjadi super makmur. Korban eksepsi, kemudian korban disrupsi, tidak bisa 

berbuat apa-apa. Karena pihak yang kuat tampaknya mengerjakan segala sesuatu sudah 

sesuai peraturan yang ditetapkan, yang baru diciptakan. Korban disrupsi perlu mencari 

cara untuk membela diri. Memang tidak mudah. Di antara anggota masyarakat, 

seharusnya, ada yang peduli kepada korban destruksi kemudian ikut membela mereka. 

Jadi solusinya apa? Solusinya adalah etika sejati. Hukum tidak mampu. Politik juga 

lumpuh. Karena, penerapan eksepsi adalah sudah sesuai hukum, politik, dan norma. 

Bahkan etika prosedural normatif juga tidak mampu jadi solusi. Kita butuh etika sejati. 



85 
 

Etika sejati perlu berpikir futuristik, memulai dari akhir, membentuk siklus: disrupsi-

eksepsi-kreasi. 

Mari kita ambil studi kasus peraturan zonasi sekolah. Istilah yang digunakan adalah 

zonasi. Prakteknya berupa radiusi, yaitu, seleksi didasarkan radius atau jarak terdekat 

sekolah dengan rumah siswa. 

Disrupsi. Siapa korban disrupsi? Jelas korbannya adalah mereka yang jaraknya agak jauh 

dari sekolah, misal lebih 900 meter, maka tidak diterima di sekolah mana pun. Memang 

ada jalur prestasi atau lainnya tetapi tidak signifikan. Sebagian besar siswa terdestruksi 

hak mereka, terdisrupsi masa depan mereka, tersisihkan begitu saja. Mereka memang, 

sebagian besar, tinggal di pinggiran. 

Apa solusi bagi mereka yang kena disrupsi? Barangkali mereka bisa mendapat 

kompensasi berupa pendidikan tambahan dengan kualitas yang lebih baik dari sekolah, 

atau mendapat kompensasi kursus keterampilan kerja, atau mendapat kompensasi uang 

tunai. Jenis kompensasi seperti ini akan memberatkan anggaran pendidikan. Jadi, akan 

ditolak oleh pejabat. Akibatnya, tidak ada solusi selain batalkan peraturan zonasi sekolah 

dan diganti dengan zonasi siswa atau lainnya. 

Eksepsi adalah paling lembut. Dalam kasus zonasi sekolah, eksepsi cukup jelas yaitu 

mereka yang di luar zonasi tidak boleh mendaftar. Tetapi, eksepsi ini menjadi remang-

remang, lembut, karena tumpang tindih dengan mereka yang berada dalam zonasi. 

Siswa diuntungkan karena mendapat sekolah terdekat. Sekolah diuntungkan, orang tua 

diuntungkan, lingkungan diuntungkan karena jarak rumah dan sekolah adalah dekat 

dalam zonasi. Kita jadi lupa bahwa sebenarnya lebih banyak siswa, dan masyarakat, yang 

dirugikan yaitu mereka yang di luar zonasi. 

Siapa paling diuntungkan? Mereka yang rumahnya menempel, sangat dekat, dengan 

sekolah favorit. Tentu saja, sekolah favorit adalah di tengah kota. Mereka yang punya 

rumah di tengah kota juga biasanya kelas kaya atau penguasa. Atau, pihak tertentu yang 

mampu, dan mau, memanipulasi data kartu keluarga. 

Siapa paling dirugikan? Sebagian besar siswa dan masyarakat adalah paling rugi. 

Khususnya, mereka yang rumahnya lebih dari 900 meter dari sekolah favorit. Dan, 

memang, rakyat biasa, rumah mereka lebih dari 900 meter dari sekolah favorit. Apa 

solusinya? Solusinya adalah mengganti zona sekolah dengan zona siswa. 



86 
 

Kreasi. Dalam proses kreasi, pembuatan, peraturan zonasi para pihak tentu paham 

manfaat dari zonasi. Mereka yakin dengan kontribusi positif zonasi: mendekatkan jarak 

rumah dengan sekolah. Justru di sini masalahnya, kita terjebak kepada manfaat positif. 

Kita lupa dengan dampak negatif atau disrupsi yang begitu besar. Sedikit catatan 

tambahan: karena praktek zonasi sekolah menjadi radiusi sekolah maka berubah 

menjadi zonasi buta. Asal radius terdekat maka diterima. Sempat, siswa baru yang 

diterima adalah anak kebutuhan khusus dengan problem mental. Tentu, guru SMP tidak 

mampu mengajar anak dengan problem mental yang berat seperti itu. Jika problem 

fisik, misal hanya memiliki satu tangan atau satu kaki, barangkali guru SMP masih 

mampu menanganinya. 

Solusinya, kita perlu proses siklus kreasi: (1) kreasi; (2) eksepsi; (3) disrupsi; kembali 

berputar ke (1). Hipotesis saya, siklus ini akan mengantar pergantian zonasi sekolah 

menjadi zonasi siswa. 

Kapan siklus kreasi ini berhenti? Harus berhenti. Karena kita perlu mengambil keputusan 

kemudian eksekusi dan revisi. Jawaban kapan berhenti adalah problem etika sejati, lagi. 

4.5 Etika Karakter dan Rasa Peka 

Problem etika adalah problem abadi dari kajian filsafat. Di saat yang sama, kajian etika 

adalah sangat penting karena berdampak langsung terhadap kehidupan praktis sehari-

hari. 

Derrida (1930 – 2004) terkenal dengan konsep dekonstruksi dan tulisan yang kriptik: 

sangat sulit dipahami. Karena, bagi Derrida, filsafat memang sulit dipahami khususnya 

filsafat etika. Jika Anda tidak kesulitan memahami etika, itu tandanya Anda masih kurang 

mendalami etika. Setiap pilihan, sikap etis, akan menghadapi dilema seperti Nabi 

Ibrahim: menuruti perintah Tuhan untuk menyembelih putranya atau melanggar 

perintah Tuhan? 

Butuh waktu berhari-hari bagi kita untuk merenung. Bahkan, berbulan-bulan. Tetapi, 

saya mencoba menanyakan problem etika seperti itu kepada robot AI, dalam hal ini 

chatGPT, menjawab kurang dari 1 menit. Tepatnya, hanya beberapa detik saja. Karena, 

AI memang tidak punya tanggung jawab moral. Kita, manusia, memiliki tanggung jawab 

moral. Jika seorang anak manusia hanya berpikir prosedural, menjalankan tugas, 



87 
 

menjalankan perintah, maka dia tidak lebih baik dari robot. Bahkan bisa lebih buruk dari 

robot. 

Kita bisa mengkaji etika dan moral dari tiga pendekatan: (1) utilitarianisme atau asas 

manfaat; (2) deontologi; kewajiban sampai kontraktual; (3) karakter atau pribadi atau 

virtue ethic. 

(1) Utilitarianisme 

Utilitarianisme selaras dengan asas manfaat, selaras dengan pragmatisme. Kebaikan 

etika atau moral adalah kebaikan yang memberi manfaat sebesar-besarnya. 

Asas manfaat selaras dengan prinsip, “Sebaik-baik manusia adalah yang paling memberi 

manfaat kepada manusia.” 

Asas manfaat begitu mudah kita pahami. Sebenarnya, cukup mudah juga bagi umat 

manusia untuk menerapkannya. Hanya saja, kadang, ada godaan yang membelokkan 

manusia dari asas manfaat. Misal, seorang pejabat bisa saja tergoda untuk korupsi 

dengan mencuri uang rakyat. Jabatannya menjadi tidak bermanfaat, malah, 

membahayakan umat. 

Bentham (1748 – 1832) adalah pemikir pertama yang merumuskan dengan tegas, 

“Memberikan manfaat terbesar kepada sebanyak-banyaknya orang adalah ukuran 

sesuatu sebagai benar atau salah.” Selanjutnya, Bentham mengembangkan beragam 

cara untuk menghitung dan mengukur suatu manfaat. Dengan demikian, kita menjadi 

lebih fokus dengan meningkatkan manfaat yang lebih besar banyak orang. Dalam 

kehidupan sehari-hari, kita punya perasaan bahwa sesuatu itu bermanfaat atau tidak. 

Jika bermanfaat maka lakukan. Jika tidak bermanfaat maka tinggalkan. Berpikir praktis 

dengan asas manfaat memang praktis. 

John Mill (1806 – 1873) adalah murid dari Bentham yang mengembangkan konsep asas 

manfaat lebih jauh lagi. Menurut Mill, ukuran suatu manfaat tidak sesederhana yang 

dipikirkan oleh Bentham. Manfaat, sudah tentu, bisa diukur secara ekonomi, misal 

kenaikan pendapatan. Atau, kita memberi uang kepada orang miskin, jelas, bermanfaat. 

Sesuatu yang lebih abstrak, misal membahagiakan orang lain, juga termasuk manfaat. 

Begitu juga mencerdaskan masyarakat dengan membekali mereka keterampilan kerja 

juga bernilai manfaat tinggi. Singkatnya, ukuran manfaat menjadi lebih luas lagi. 



88 
 

Karl Popper (1902 – 1994) mendukung konsep asas manfaat negatif. Apa yang kita 

bahas di atas adalah asas manfaat positif. Yaitu, memberikan manfaat positif kepada 

masyarakat: meningkatkan pendapatan, memberi ilmu, membuka lapangan kerja. Asas 

manfaat negatif, lebih penting lagi, yaitu mencegah kerugian atau kejahatan. Contoh 

mencegah korupsi, mencegah kecelakaan, mencegah penindasan, menghapus 

kecurangan, melawan kesewenang-wenangan, dan lain-lain. Bagi negara sangat penting 

mengutamakan asas manfaat negatif. Bagi kita, secara personal, juga penting. Ketika 

kecurangan dan kejahatan sudah dihapus, maka, dengan sendirinya umat manusia akan 

mengembangkan asas manfaat positif. 

Sekali lagi, berpikir praktis ini bagi kita, sebenarnya memang praktis. Kita hanya perlu 

meningkatkan manfaat dan mencegah kejahatan. Itu saja. “Tebarkan manfaat dan cegah 

kerusakan.” “Mengajak kepada kebaikan, mencegah keburukan.” 

Benarkah semudah itu? Masih ada tantangan berikutnya. Apa itu manfaat? Apa itu 

kejahatan? Siapa yang menentukan sesuatu sebagai bermanfaat atau jahat? Kita, 

memang, bisa menentukan manfaat secara idealis saklek. Tetapi, realitas tidak se-ideal 

itu. Mikros seharusnya identik dengan makros. Bagaimana mikros menjadi berbeda 

dengan makros? 

(2) Deontologi 

Deontologi menyatakan bahwa kebaikan moral bukan karena manfaatnya tetapi karena 

kebaikan itu memang baik. Sehingga, kebaikan moral adalah kewajiban atau categorial 

imperative. 

Immanuel Kant (1720 – 1804) pemikir awal yang mengajukan categorial imperative (CI). 

Kebaikan moral adalah kewajiban yang harus dilakukan oleh semua orang. Kadang kala, 

kebaikan itu justru membebani dan, lebih seringnya, bermanfaat juga. “Menghormati 

ibu” adalah CI yang bernilai moral. “Membela kebenaran” adalah CI – bermanfaat atau 

tidak, maka, tetap wajib dilakukan. 

Dengan demikian, cakupan CI menjadi lebih luas dari asas manfaat. Asas kewajiban lebih 

besar dari asas manfaat. 

Bagaimana cara menentukan CI atau bukan? CI ditentukan oleh 4 kriteria: [a] disetujui 

semua orang; [b] bisa dilakukan semua orang; [c] berlaku di mana saja; [d] berlaku 



89 
 

kapan saja. Maksud “semua orang” bisa saja hipotetis. Karena CI bersifat universal 

seperti di atas, maka, CI lebih mudah bersifat negatif misal: dilarang mencuri; dilarang 

membunuh; dilarang melukai. 

Bagaimana pun ada kebaikan moral yang tidak memenuhi sebagian kriteria di atas; 

disebut sebagai HI: hipothetycal imperative. Contoh HI adalah “menolong orang 

kelaparan” perlu ada kondisi yaitu ada orang lapar. 

Kita bisa membayangkan betapa sulitnya mencapai CI secara positif karena melibatkan 

“semua orang.” Akibatnya, deontologi akan bergeser ke kontraktual – kebaikan moral 

adalah kebaikan yang disepakati oleh semua pihak. Kontraktual tampak lebih ringan dan 

praktis. Resiko kontraktual adalah terlewatkan untuk memperhatikan disrupsi. Semua 

pihak sepakat dalam kontrak tetapi ada pihak yang, jauh lokasinya, menanggung 

disrupsi. 

Tim Scanlon (1940 – ) mengusulkan pendekatan hak veto bagi deontologi. Kebaikan 

moral adalah kebaikan yang lulus dari hak veto sebanyak-banyaknya pihak. Dalam 

contoh zonasi sekolah, siswa pinggiran bisa mengajukan veto maka zonasi sekolah 

dibatalkan. Pendekatan veto Scanlon ini menjadi jalan tengah yang bagus bagi 

deontologi. 

(3) Karakter 

Etika karakter justru paling awal berkembang secara filosofis. Socrates mengatakan, 

“Menjalani hidup tanpa cobaan adalah hidup yang tidak layak dijalani.” Kemudian, Plato 

merumuskan empat kebajikan utama. Dan, lebih jauh, Aristo mengembangkan empat 

kebajikan utama menjadi sistematis: (1) moderate; (2) berani; (3) adil; (4) bijak. 

Dari filsafat Timur, kita mengenal nama-nama pemikir besar yang mengembangkan 

etika karakter: Ghazali, Suhrawardi, Ibnu Arabi, dan tentu Sadra. Dengan tegas, Sadra 

menyatakan bahwa karakter manusia akan mengelompok menjadi empat spesies, atau 

diferensia akhir: (1) binatang serakah; (2) binatang buas; (3) setan licik; (4) malaikat 

mulia. Kita akan membahas lebih detil di bawah. Dari negara kita, Indonesia, Kalijaga 

mengembangkan etika karakter dengan simbol warna jiwa: merah, hitam, kuning, dan 

bening. 



90 
 

Di jaman kita sekarang, kita mengenal etika karakter melalui buku populer Stoicisme 

atau filosofi Teras. Di satu sisi, buku populer ini membantu generasi muda lebih dekat 

dengan etika karakter dan mengenal prinsip-prinsip filosofis. Di sisi lain, generasi muda 

bisa mereduksi etika karakter menjadi sekedar tool untuk pragmatisme kepentingan 

ekonomi. Pemberitaan tentang Silicon Valley, akhir-akhir ini, menunjukkan gejala 

reduksionisme. Kabar gembira yang, sekaligus, memprihatinkan. 

Epicurus (341 – 270 SM) sudah melakukan kritik terhadap Stoic sejak awal kemunculan 

Stoic itu sendiri. Karena Stoic terlalu fokus kepada lingkaran kendali, yaitu, segala 

sesuatu yang ada dalam kendali diri kita. Sementara, terhadap sesuatu yang di luar 

lingkar kendali bisa diikhlaskan. Epicu mengusulkan untuk mengembangkan etika 

karakter, manusia perlu fokus mengembangkan kemampuan rasa, peduli, estetik, dan 

asketik. Rasa gembira, rasa bahagia, empati, simpati, menikmati makanan sekedarnya, 

menikmati seni, menikmati ilmu pengetahuan, dan menghindari sakit adalah praktek 

etika yang penting. Kita bisa melakukan itu semua dengan cara paling mudah, yaitu 

menurut Epicu, merasa bahagia dengan cara membantu teman agar bahagia; 

Berbahagia dengan menjadi teman bagi sesama; Teman adalah orang yang merasa 

bahagia dengan membahagiakan teman; Jadilah teman bagi banyak orang. 

Penekanan Stoic untuk membentuk karakter yang kuat melalui lingkar kendali adalah 

beresiko: orang menjadi kehilangan rasa. Resiko ini memang terjadi. Orang menjadi 

rasionalis belaka. Tetapi, itu bukan salah Stoic. Yang salah adalah mereka membelokkan 

ajaran Stoic. Ajaran Epicu, di saat ini pun, juga banyak disalah-pahami. Epicu menyebut 

cara hidup bahagia dengan menikmati segala yang ada, melalui asketisme hidup 

sederhana, adalah sebagai hedonisme. Anda pasti tahu apa makna hedonisme di jaman 

sekarang. 

Keunggulan etika karakter adalah lebih luas dan lebih mendalam dari etika asas manfaat 

atau asas kewajiban. Atau, asas manfaat menjadi bernilai moral etis hanya jika 

menguatkan karakter utama. Asas kewajiban, CI, bernilai moral etis hanya jika 

menguatkan karakter utama. Di era digital, mungkin saja robot AI memberi manfaat 

sesuai asas manfaat, atau AI menjalankan kewajiban sesuai program yang ditetapkan. 

Tetapi robot AI tidak akan mampu bersikap moral etis yang menguatkan karakter 

jiwanya. Karena, AI tidak pernah memiliki jiwa sampai saat ini. Bagaimana pun, di banyak 

sisi, terjadi titik temu antara semua pandangan etika: manfaat, kewajiban, dan karakter. 

Mari lebih detil membahas karakter utama. 



91 
 

[1] Binatang serakah. Perilaku manusia yang seperti binatang serakah adalah tidak etis. 

Tetapi binatang serakah yang berperilaku sebagai binatang serakah adalah alamiah 

belaka. Tidak ada isu moral sama sekali. Contoh binatang serakah adalah babi. Manusia 

yang perilaku seperti babi, yaitu, hanya makan, minum, dan berkembang biak adalah 

tidak bermoral. 

Termasuk serakah, di antaranya: banyak tidur, banyak ngumpulin harta, cuek ke sekitar, 

mengambil harta tetangga, mengambil hak rakyat, main-main belaka. 

Karakter serakah terjadi di bumi ini dalam mode material. Di saat yang sama, terjadi di 

mode imajinal. Orang serakah, di bumi ini, hanya tampak dari perilaku tetapi tidak 

tampak dari badan material mereka. Setelah kematian, tampak jelas, badan dan perilaku 

mereka memang sebagai binatang serakah. Mereka berada di neraka, entah sampai 

berapa lama. Sejatinya, di bumi ini, mereka juga tersiksa oleh karakter serakah mereka 

sendiri. 

Moderate atau hidup sederhana adalah solusi etika karakter. Kalijaga menyebut karakter 

serakah sebagai jiwa yang dikuasai nafsu merah. Mereka terlena karena berlebih-

lebihan. Mereka perlu berpuasa agar hidup sederhana dan kembali bahagia dalam 

naungan etika. 

[2] Binatang buas. Manusia yang berperilaku seperti binatang buas adalah melanggar 

etika. Manusia buas ini sering menyerang pihak lain, merebut hak orang lain, menindas 

rakyat kecil, sampai membunuh segala. Contoh binatang buas adalah singa. Tetapi, tidak 

ada masalah dengan singa yang buas karena alamiah belaka. 

Karakter buas ini terjadi, di bumi, dalam mode material dan, di saat yang sama, terjadi di 

mode imajinal yang makin jelas setelah kematian. Kalijaga menyebut karakter buas 

sebagai jiwa yang dikuasai nafsu hitam yang perlu dibersihkan. Solusinya adalah 

mengganti sikap buas menjadi sikap berani yang mempertimbangkan beragam situasi. 

[3] Setan licik. Manusia yang berperilaku licik, bagai setan, adalah tidak bermoral. Setan 

tahu bahwa serakah dan buas adalah salah. Tetapi, setan bisa berdalih bahwa dirinya 

tidak salah. Dirinya tidak serakah. Dirinya tidak buas. Setan membela diri sebagai benar 

meski tahu dirinya sejatinya salah. 



92 
 

Kalijaga menyebut kelicikan ini sebagai jebakan jiwa oleh nafsu kuning. Sangat 

berbahaya. Solusi terhadap sikap licik adalah dengan membangun sikap adil. Tetap sulit. 

Karena setan meng-klaim dirinya adalah adil. Barangkali, para politikus lebih 

pengalaman tentang licik dan adil ini. 

Frankfurt (1929 – 2023) menyebut bahwa manusia memiliki kehendak-tingkat-2. 

Binatang serakah makan berlebih adalah kehendak-tingkat-1. Demikian juga, binatang 

buas menerkam mangsa merupakan kehendak-tingkat-1. Mereka berbuat atas 

kehendak mereka. 

Kehendak-tingkat-2 adalah kehendak terhadap kehendak-tingkat-1. Seseorang ingin 

mengurangi sikap serakah agar jadi orang baik adalah satu contoh. Atau, seseorang 

ingin tetap bisa menikmati sikap serakah dengan mengembangkan banyak dalih adalah 

contoh kehendak-tingkat-2. Jadi, kelicikan adalah kehendak-tingkat-2 sehingga lebih 

sulit untuk ditangani. 

Apakah seseorang bisa mengembangkan kehendak-tingkat-3 atau tingkat yang lebih 

tinggi? Tentu saja, terbuka peluang itu. Tetapi, Frankfurt tampak tidak berminat 

membahasnya. Padahal, pertanyaan ini akan mengantar kajian yang lebih maju. 

Solusi terhadap sikap licik adalah orang tersebut harus memiliki kemauan kuat 

mengganti licik dengan sikap adil. Kemauan kuat ini adalah jenis kehendak-tingkat-2. 

Sehingga, perlu perjuangan ekstra keras. 

Tiga karakter di atas, serakah-buas-licik, adalah penghuni neraka di dunia imajinal nanti. 

Di mode material, di bumi ini, sama saja: mereka juga hidup dalam neraka dunia. Umat 

manusia perlu berjuang menuju karakter malaikat mulia. 

[4] Malaikat mulia. Karakter malaikat memang mulia: taat kepada perintah Tuhan, 

mengerjakan kebaikan, dan menjauhi larangan. Lebih mulia lagi ketika pelakunya adalah 

manusia. Karena manusia berada dalam godaan nafsu serakah, buas, dan licik. 

Kemudian, manusia membersihkan diri untuk mencapai karakter mulia. Kalijaga 

menyebut karakter mulia sebagai jiwa berwarna bening. Itu adalah warna asli jiwa 

manusia. Kita sering menyebut karakter mulia sebagai kamil atau insan kamil. 

Kamil adalah karakter yang merangkul seluruh semesta di bumi dan alam raya dalam 

rangkulan kebaikan untuk bersama-sama menghadap Yang Maha Baik. Kamil adalah 



93 
 

pemimpin alam raya; formal atau non formal. Di saat yang sama, kamil adalah 

manifestasi dari Nama Indah Tuhan. Dalam diri seorang kamil, mikros identik dengan 

makros. 

Tuhan adalah Maha Adil. Kamil adalah orang adil. Tuhan adalah Maha Pengasih. Kamil 

adalah orang pengasih. Tuhan adalah Maha Bijak. Kamil adalah orang bijak. Kamil 

adalah penghuni surga tertinggi. Orang Timur menyebut kamil sebagai ahli hikmah, 

yaitu, orang yang memiliki hikmah tertinggi. Orang kuno menyebut kamil sebagai 

philosopher, yaitu, orang yang cinta wisdom, cinta bijak. 

Tentu saja, kamil ada di dunia ini, di bumi ini, dan ada di dunia nanti, di surga tertinggi. 

Apa keunggulan etika karakter Sadra terhadap etika karakter yang lain? 

Keunggulannya adalah komprehensif dan dinamis. Komprehensif karena etika karakter 

berlaku untuk kehidupan di dunia ini mau pun di dunia nanti. Dinamis karena setiap 

orang, termasuk diri kita, mampu bergerak dinamis menuju karakter tertinggi yaitu 

karakter mulia sebagai kamil. 

Tentu saja, masih banyak tanda tanya bagi kita. Apa batas-batas serakah, buas, dan licik? 

Atau, apa definisi kamil yang mulia itu? 

Di dalam kelas serakah terdapat keragaman. Demikian juga kelas buas, licik, dan kamil. 

Kita mengenal binatang serakah misal babi, tikus, sapi, domba, dan lain-lain. Sehingga, 

batas-batas serakah juga beragam. Situasi khusus, terindividuasi, akan ikut menentukan 

batasan serakah. Ada baiknya, kita mempertimbangkan asas manfaat, asas kewajiban – 

kontraktual sampai veto, dan potensi konsensus-dissensus dalam menentukan batas 

serakah-buas-licik. 

Seorang lelaki yang memiliki istri satu adalah tidak serakah. Lelaki yang punya istri 2 

atau sampai 4 orang adalah tidak serakah di jaman dulu. Karena, di jaman dulu, sering 

terjadi perang dan bencana sehingga jumlah lelaki lebih sedikit dari jumlah wanita. 

Konsekuensinya, poligami adalah tidak serakah. Bagaimana dengan kondisi saat ini? 

Penduduk dunia lebih banyak lelaki dari wanita. Penduduk Indonesia, mirip juga, lebih 

banyak lelaki dari wanita. Jadi, poligami termasuk serakah dalam situasi terkini. Karena 

dalam situasi monogami sempurna saja, setiap lelaki berpasangan dengan satu istri, 

masih tersisa jutaan lelaki tanpa istri. Jutaan lelaki tidak kebagian pasangan wanita untuk 



94 
 

jadi istri. Jika ada lelaki poligami maka akan membuat lebih banyak lagi lelaki lain tanpa 

istri. Tentu saja, di masa depan, situasi bisa berganti. 

Perang Rusia-Ukraina merupakan contoh karakter buas anak manusia. Siapa yang buas? 

Rusia buas. Ukraina buas. Bisa jadi mereka tidak setuju disebut sebagai buas. Para 

politikus di seluruh penjuru, dengan cerdik, menunjukkan bahwa mereka adil. Rusia dan 

Ukraina, masing-masing, mengklaim punya justifikasi. Secara umum, orang menilai 

bahwa perang adalah tanda kebuasan anak manusia. 

Penilaian serakah dan buas adalah dinamis sesuai realitas eksistensi individuasi. Dengan 

situasi ini, manusia bisa bersikap (1) cerdik licik atau berjuang untuk bersikap (2) bijak 

menjadi kamil. Tetapi, hanya sedikit orang yang berhasil menjadi kamil. Kita bisa 

mengajukan pertanyan lanjutan. 

Adakah karakter serakah yang menjadi penduduk surga? 

Surga tertinggi adalah karunia khusus kepada kamil. Surga yang bukan tertinggi, atau 

misal surga biasa, dihuni oleh siapa? Penduduk surga adalah orang dengan karakter 

yang berbeda-beda. Orang serakah atau buas dalam kadar moderat, barangkali, punya 

peluang. Orang serakah lalu tobat. Orang buas lalu tobat. Mereka bolak-balik dosa lalu 

tobat. Barangkali ada peluang bagi mereka. Sebagian besar manusia, bukankah 

memang seperti itu? Surga banyak penduduknya. Surga mode imajinal. Sementara, 

surga tertinggi spesial hanya untuk kamil. Surga mode intelektual. 

Bagaimana caranya agar kita sukses dengan etika karakter; meraih karakter baik atau 

karakter mulia? 

(1) Ilmu. Mempelajari ilmu tentang etika dan karakter. Anda membaca tulisan ini adalah 

contoh memperkuat karakter melalui ilmu. Dan, masih banyak ilmu lainnya. 

(2) Amal. Moral. Praktek mengerjakan kebaikan moral, sudah pasti, menguatkan karakter 

Anda. Menolong fakir miskin, membantu teman, berbagi ilmu adalah beberapa contoh 

di antaranya. 



95 
 

Dua poin di atas, ilmu dan amal, berhasil menguatkan karakter siapa saja. Secara umum, 

dua poin di atas sudah mencukupi. Untuk perjalanan yang lebih tinggi, silakan berikut 

ini. 

(3) Pesona ruhani. Sebagian orang mengalami pesona ruhani, atau pesona spiritual, atau 

pesona intelektual. Di antara yang mengalami, sebagian benar-benar terpesona. 

Sebagian yang lain, biasa-biasa saja atau bahkan cuek. 

Pesona intelektual adalah pintu untuk menuju kamil. Orang yang bertekad menjadi 

kamil perlu melewatinya. Bagi yang tidak berminat, tidak menjadi masalah. Tersedia bagi 

mereka kebahagiaan dalam mode material dan mode imajinal. Sementara, kamil justru 

membatasi diri dalam mode material dan imajinal. Kamil akses material dan imajinal 

hanya sekedarnya saja dan digunakan untuk membantu sesama atau semesta. Kamil 

lebih banyak aktivitas dalam pesona intelektual. Tentu, sambil merangkul material dan 

imajinal. 

(4) Karunia Ilahi. Karakter tertinggi adalah karunia Ilahi. Tidak ada karunia apa pun 

kecuali karunia Ilahi. Ilmu, amal, dan intelektual adalah karunia Ilahi. Ketetapan takdir 

adalah karunia Ilahi. Freedom adalah karunia Ilahi. Tugas merangkul alam raya adalah 

karunia Ilahi. Menerima Nama Indah Tuhan adalah karunia Ilahi. 

Sampai di sini, kita bisa menyimpulkan bahwa masa depan jiwa akan membentuk 

klasifikasi empat spesies: serakah, buas, licik, dan mulia. Kita bebas untuk memilih 

menjadi salah satu diantara empat itu. Untuk menjadi karakter terbaik bagi diri Anda, 

bisa dengan meningkatkan (1) ilmu dan (2) amal. Jika ingin lebih tinggi lagi, perjalanan 

mengarungi diri, silakan jelajahi (3) pesona intelektual dan (4) karunia Ilahi. 

Apakah masa depan jiwa terkait dengan masa depan waktu? 

4.6 Masa Metafora: Akumulasi Futuristik 

Problem masa tak lekang oleh masa. Pembahasan tentang waktu bisa dihubungkan 

dengan realitas gerak. 



96 
 

(1) Waktu adalah ukuran dari gerak. Umumnya, ukuran dari gerak aksidental: gerak 

jarum jam, gerak matahari dari terbit sampai terbit kembali, gerak rembulan dari 

purnama sampai kembali purnama. 

Kita bisa memperluas sampai gerak substansial. Waktu adalah ukuran gerak substansi 

dari satu tingkat substansi ke tingkat substansi yang lebih kuat. Sementara, gerak 

aksidental adalah efek dari gerak substansial. Sudut pandang ini menempatkan waktu 

sebagai posterior atau derivatif terhadap eksistensi. 

(2) Waktu adalah sebab dari gerak itu sendiri. Waktu adalah horison bagi eksistensi. 

Waktu yang memberi waktu agar eksistensi menjadi hadir; eksistensi di masa kini. Waktu 

juga yang menyembunyikan eksistensi; menyembunyikan eksistensi masa lalu dan masa 

depan. Sudut pandang ini menempatkan waktu sebagai prior atau lebih utama dari 

eksistensi. 

Waktu absolut adalah waktu yang bisa independent terhadap realitas. Sedangkan 

horison waktu selalu bersatu dengan realitas. 

(3) Waktu adalah gerak itu sendiri. Waktu adalah eksistensi. Waktu adalah akumulasi 

realitas secara intensif. Waktu adalah durasi. Kesatuan yang beragam dan keragaman 

yang satu. 

Bagaimana topologi waktu? Umumnya, kita memandang waktu bergerak secara lurus 

dari masa lalu, masa kini, dan menuju masa depan. 

(a) Presentisme: waktu adalah present yang bergulir dari masa lalu menuju masa kini 

sampai masa depan. Masa lalu telah berlalu. Masa depan tak kunjung datang. Masa kini 

adalah yang paling berarti. 

(b) Eternalisme: waktu adalah abadi terbentang dari masa lalu, masa kini, dan masa 

depan. Semua waktu adalah sama-sama nyata. 

(c) Blok-berkembang: masa lalu dan masa kini adalah yang nyata. Masa kini 

ditambahkan terus-menerus sehingga membentuk blok-berkembang. Masa depan tidak 

nyata. 



97 
 

(d) Spotlight: semua waktu adalah nyata; masa lalu, masa kini, dan masa depan. Kita 

hanya mampu menerangi waktu dengan cahaya sebatas kemampuan cahaya, yaitu, 

spotlight. Masa kini adalah realitas paling jelas dalam sinaran spotlight yang bergerak 

dari masa lalu menuju masa depan. Kita bisa menyebut juga waktu sebagai dimensi 4. 

(e) Persegi-dinamis: waktu adalah bentangan masa lalu, masa kini, dan masa depan. 

Setiap saat, masa kini menghirup seluruh masa lalu dan masa depan menjadi hanya satu 

titik. Kemudian, menghembuskan kembali menjadi bentangan masa lalu, masa kini, dan 

masa depan. Bentangan masa lalu, umumnya, konstan meski bisa berbeda makna. 

Sedangkan, bentangan masa depan adalah posibilitas. Jika bentangan waktu bernilai 

konstan maka terbentuk persegi-sempurna. Tetapi karena terdapat posibilitas maka 

persegi-dinamis adalah lebih tepat. 

Waktu adalah satu kata yang memiliki berjuta makna. Waktu adalah metafora. Bahkan 

ketika kita berusaha mendefinisikan waktu secara ketat, tetap saja, mengandung 

metafora. 

Aristo, Ibnu Sina, Suhrawardi, Leibniz, Hegel, dan masyarakat pada umumnya 

menganggap waktu sebagai bergerak lurus, linear, presentisme dan merupakan ukuran 

dari suatu gerak misal gerak matahari. 

Sadra sepakat bahwa waktu adalah ukuran gerak. Lebih lanjut, Sadra menambahkan 

bahwa gerak adalah gerak substansial yang berdampak pada gerak aksidental. Meski 

demikian, waktu eksis secara nyata sebagai eksistensi derivatif. 

Immanuel Kant, Taggart, dan para nominalis menolak eksistensi waktu dengan argumen 

yang beragam. Bagi Kant, waktu bisa memanjang ke masa depan dan ke masa lalu 

tanpa batas, serta, setiap selang waktu bisa dibagi menjadi bagian kecil tanpa batas 

maka waktu mustahil eksis. Bagi Taggart, waktu bisa berupa seri A atau seri B. Seri A 

adalah masa lalu, masa kini, dan masa depan. Seri B adalah hari Senin mendahului hari 

Selasa. Karena seri A dan seri B saling kontradiksi maka waktu mustahil eksis. Bagi 

nominalis, realitas yang eksis adalah apa yang benar-benar ada di depan kita. Istilah 

waktu hanya untuk kemudahan saja tanpa eksis secara nyata. 

Newton mengakui waktu sebagai ukuran gerak. Sehingga, waktu adalah relasi. Lebih 

jauh, Newton meng-klaim eksistensi waktu absolut yang akan menjadi rujukan absolut 

bagi seluruh alam raya. 



98 
 

Plato meyakini eksistensi waktu absolut sebagai “media” bagi seluruh alam semesta 

berubah dan bergerak. Waktu absolut itu sendiri tidak dipengaruhi oleh perubahan mau 

pun oleh gerak alam. Waktu adalah gerak falak. 

Einstein meyakini waktu sebagai relatif, bahkan, relatif terhadap kerangka acuan masing-

masing. Ketika kita menyebut selang waktu 3 jam bermakna relatif terhadap kita yang 

diam di atas permukaan bumi. Bagi astronot yang sedang di dalam roket melaju 

kencang bisa saja selang waktu tersebut hanya 2 jam. 

Heidegger, awalnya, memandang waktu sebagai horison bagi realitas. Waktu yang 

menjadikan realitas hadir, yaitu, realitas masa kini. Waktu juga yang menjadikan realitas 

tersembunyi, yaitu, realitas masa lalu dan masa depan. Pada masa tuanya, Heidegger 

menyebut waktu dan being saling apropriasi. Waktu memberi waktu kepada being 

sehingga being punya waktu untuk eksis. Dan, being bersedia menerima pemberian 

waktu sehingga waktu eksis melalui being. 

Bergson memandang waktu sebagai durasi intensifikasi. Waktu adalah gerak intensitas 

itu sendiri. Waktu bukan kuantitas tetapi kualitas. Waktu adalah eksistensi tunggal yang 

beragam dan beragam dalam ketunggalan. 

Kajian tentang waktu akan tetap menarik sepanjang waktu. 

Saya mengusulkan model topologi waktu sebagai persegi-dinamis. Secara ontologis, 

persegi-dinamis terbuka untuk menerima waktu sebagai (1) ukuran gerak, (2) penyebab 

gerak, dan (3) identik dengan gerak. 

Untuk prioritas past, present, dan future, saya mengusulkan future sebagai paling prior 

sehingga futuristik. Tentu saja, past dan present tetap sama penting. Dengan futuristik, 

kita membuka lebih luas posibilitas, lebih banyak freedom, dan menuntut komitmen 

semua pihak. 

Pembahasan tentang makna waktu, sementara, kita cukupkan seperti di atas. Barangkali 

sudah memadai untuk memancing diskusi lebih lanjut di tempat lain. Tentu, masih 

banyak tanda tanya. 

4.7 Tanda Tanya 



99 
 

Filsafat adalah kajian atas pertanyaan fundamental untuk menghasilkan solusi 

fundamental. Kemudian, memunculkan pertanyaan fundamental baru. 

Kita semua adalah filsuf ketika masih kanak-kanak. Kita bergembira bertanya tentang 

apa pun. Kita bertanya tentang pertanyaan fundamental. Siapa pencipta alam semesta? 

Dari mana asal mula kita? Ke mana tujuan akhir kita? 

Kita perlu menambah lebih banyak tanda tanya. Apa makna-realitas? Apa makna-jiwa? 

Apa makna-kapital-jiwa? Apa makna-being? Apa makna-ada? Apa makna-bertanya? 

Kita sudah membahas kapital jiwa. Giliran kita untuk menikmati perjalanan jiwa. Sangkan 

Paraning Dumadi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

Wacana Utama:  

Mutiara Filsafat Sadra 

Mengkaji filsafat Sadra, kita bagaikan memperoleh berlian berkilau. Bahkan, kita 

memperoleh bongkahan-bongkahan berlian. Makin dalam kita kaji, maka makin banyak 

berlian kita temui. 

Kajian kita hanya memilih 15 wacana yang berhubungan dengan tema jiwa. Kutipan 

yang bersumber asli dari Sadra, barangkali, hanya terdiri dari 10 halaman. Tetapi, makna 

yang dikandungnya bagai menyelami samudera. 

Konsep jiwa menjadi solusi untuk banyak problem masa kini. Perkembangan AI, misal 

chatGPT, menuai kontroversi. Dengan menerapkan konsep jiwa, kita berhasil 

merumuskan beberapa solusi bagi AI. 

(1) AI mampu memberi solusi atau rekomendasi berupa bahasa, atau konsep, yang mirip 

dengan bahasa manusia. Akibatnya, secara intuitif, kita mengira kapasitas AI adalah 

sama dengan kapasitas manusia. Atau, bahkan, AI lebih unggul dari manusia. 

(2) AI mampu mem-produksi, atau berkarya, seperti manusia misal menghasilkan puisi, 

cerpen, lukisan, atau lainnya. 

(3) AI mampu belajar secara kreatif dan otonom serta menyerap informasi dalam jumlah 

nyaris tak terbatas. 

[Salah] Menganggap AI sebagai mirip manusia adalah salah. Apalagi, menganggap AI 

lebih dari manusia adalah salah. Kendaraan otomatis, kendali sopir diganti AI, adalah 

salah. Karena AI tidak memiliki jiwa maka AI tidak mirip dengan manusia. AI tidak 

memiliki tanggung jawab moral. Bahkan, AI tidak mampu memahami apa pun. 

[Benar] AI adalah teknologi. AI adalah buah perkembangan budaya manusia. Sehingga, 

AI adalah teman bagi manusia untuk hidup bersama, yaitu, bersama AI, bersama alam, 



101 
 

dan bersama sesama manusia. Karena AI tidak berjiwa maka penggunaan AI adalah 

bagian dari perluasan jiwa manusia. Jadi, jiwa manusia tetap bertanggung jawab penuh 

atas proses dan hasil dari AI. 

Ketika seorang suami memberi hadiah kepada istri berupa mobil listrik, maka, kita yakin 

kejadian tersebut adalah tindakan oleh suami. Semua sepakat. Tetapi, ketika seorang 

suami membeli mobil listrik atas saran dari AI, maka, orang salah kira kejadian tersebut 

atas “saran dari AI.” Yang benar adalah kejadian tersebut karena “suami memutuskan 

untuk membeli mobil listrik” bisa jadi terpengaruh saran dari AI. Jadi, tanggung jawab 

tetap berada pada seorang suami, pada jiwa manusia. 

Demikian juga, ketika dampak AI menyebabkan orang-orang tertentu menjadi kaya 

raya, orang-orang lain kehilangan pekerjaan, lebih banyak orang makin tertindas, 

ketimpangan ekononomi makin ganas, dan lain-lain, maka itu semua adalah tanggung 

jawab manusia. Tanggung jawab umat yang memiliki jiwa. Apakah AI, suatu saat, akan 

memiliki jiwa? Itu adalah tanda tanya bagi kita. 

Lebih lanjut, kita bisa menyatakan jiwa adalah perkembangan dari materi berupa forma 

sempurna dari materi atau diferensia dari materi. Sebagai diferensia dari materi maka 

jiwa mengambil alih dominasi materi. Nasib seorang anak manusia bergantung kepada 

jiwanya, bukan lagi bergantung materi saja. Rambut seseorang bisa saja berganti warna, 

tetapi, jiwa orang tersebut tetap sama maka dia adalah orang yang sama. 

Etika menjadi bernilai penting untuk menentukan nasib masa depan manusia. Karena 

jiwa mengambil alih dominasi materi, maka, perbuatan moral etis seseorang berdampak 

abadi kepada jiwanya. Jiwa manusia abadi dan selamat dari kematian badan. Masa 

depan jiwa manusia adalah sebagai karakter serakah, buas, licik, atau bijak. Anda bebas 

memilih satu di antaranya. 

Analisa kita, pada setiap akhir bagian, terhadap pemikiran masa lalu dan pemikiran 

mutakhir, justru menunjukkan lebih banyak mutiara kehidupan dari filsafat Sadra. Saya 

kira pandangan Austin (1911 – 1960) patut menjadi pertimbangan. Setiap kata adalah 

kata pertama bukan kata terakhir. Karena itu, dari kata pertama, kita bisa lebih banyak 

mengembangkan karya-karya kreatif yang baru. Demikian juga karya Sadra adalah 

karya-pertama yang menjadi karunia bagi generasi-generasi masa depan. Kita bisa 

mengembangkan, lebih kaya lagi, maha karya. 



102 
 

Setiap wacana adalah wacana pertama. Wacana utama adalah wacana pertama. 

Kembali ke: Kapital Jiwa 
 

https://pamanapiq.com/2023/06/23/kapital-jiwa/

